
opusdei.org

L’objet du
discernement : la
désolation

Lors de l'audience générale du
26 octobre, le pape François
poursuit son cycle catéchétique
sur le discernement, en parlant
de désolation.

27/10/2022

Chers frères et sœurs, bienvenus et
bonjour !

Le discernement, nous l'avons vu
dans les catéchèses précédentes, n'est
pas principalement une procédure



logique; il concerne les actions, et les
actions ont aussi une connotation
affective, qui doit être reconnue,
parce que Dieu parle au cœur.
Voyons alors la première modalité
affective, objet du discernement,
c’est-à-dire la désolation. De quoi
s’agit-il ?

La désolation a été définie ainsi: «Les
ténèbres et le trouble de l’âme,
l’inclination aux choses basses et
terrestres, les diverses agitations et
tentations qui la portent à la
défiance, et la laissent sans
espérance et sans amour, triste, tiède,
paresseuse, et comme séparée de son
Créateur et Seigneur». (Saint Ignace
de Loyola, Exercices spirituels, 317).
Nous en avons tous fait l’expérience.
Je crois que d’une façon ou d’une
autre, nous avons fait l'expérience de
cela, de la désolation. Le problème
est comment pouvoir la lire, car elle
aussi a quelque chose d'important à
nous dire, et si nous sommes pressés



de nous en débarrasser, nous
risquons de la perdre.

Personne ne voudrait être désolé,
triste: cela est vrai. Nous voudrions
tous une vie toujours joyeuse, légère
et épanouie. Pourtant cela, en plus
d'être impossible — car ce n’est pas
possible —, ne serait pas bon pour
nous non plus. En fait, le changement
d'une vie orientée vers le vice peut
commencer d’une situation de
tristesse, de remords pour ce que l'on
a fait. L'étymologie de ce mot,
«remords», est très belle: le remords
de la conscience, nous connaissons
tous cela. Remords: littéralement,
c'est la conscience qui mord, qui ne
laisse pas en paix. Alessandro
Manzoni, dans Les fiancés, nous a
donné une merveilleuse description
du remords comme occasion de
changer de vie. Il s'agit du célèbre
dialogue entre le cardinal Federico
Borromeo et l'Innomé, qui, après une
nuit terrible, se présente détruit par



le cardinal, qui s’adresse à lui à
travers des paroles surprenantes:
«“Vous avez une bonne nouvelle à
me donner, et vous me la faites
désirer si longtemps?”. “Une bonne
nouvelle, moi?” — répondit l’autre.
“J’ai l’enfer dans mon âme” [...]. Dites
vous-même, si vous le savez, quelle
est cette bonne nouvelle». “Que Dieu
a touché votre cœur et veut que vous
soyez à lui, répondit avec calme le
cardinal». (chap. XXIII). Dieu touche
le cœur et quelque chose monte en
toi, la tristesse, le remords de
quelque chose, et c’est une invitation
à commencer un chemin. L'homme
de Dieu sait observer en profondeur
ce qui bouge dans le cœur.

Il est important d'apprendre à lire la
tristesse. Nous savons tous ce qu’est
la tristesse: tous. Mais savons-nous la
lire? Savons-nous comprendre ce que
cela signifie pour moi, cette tristesse
d’aujourd’hui? A notre époque, elle
est — la tristesse — considérée le



plus souvent de manière négative,
comme un mal à fuir à tout prix,
alors qu'elle peut être un signal
d’alarme indispensable à la vie, nous
invitant à ex-plorer des paysages
plus riches et plus fertiles que la
fugacité et l'évasion ne permettent
pas. Saint Thomas définit la tristesse
comme une douleur de l'âme: comme
les nerfs pour le corps, elle éveille
notre attention à un possible danger,
ou à un bien négligé (cf. Summa Th.
I-II, q. 36, a. 1). Elle est donc
indispensable à notre santé, elle nous
protège afin que nous ne nous
fassions pas de mal à nous-mêmes et
aux autres. Il serait beaucoup plus
grave et dangereux de ne pas
ressentir ce sentiment et aller de
l’avant. La tristesse joue parfois le
rôle d’un feu rouge: «Arrête-toi,
arrête-toi! C’est rouge. Arrête-toi».

Pour qui en revanche a le désir de
faire le bien, la tristesse est un
obstacle avec lequel le tentateur veut



nous décourager. Dans ce cas, il faut
agir de manière exactement
contraire à ce qui est suggéré,
déterminés à poursuivre ce que l'on
s'était proposé de faire (cf. Exercices
spirituels, 318). Pen-sons au travail, à
l'étude, à la prière, à un engagement
pris: si nous les abandonnions dès
que nous ressentons de l'ennui ou de
la tristesse, nous n'achèverions
jamais rien. C'est aussi une
expérience commune à la vie
spirituelle: le chemin vers le bien,
nous rappelle l'Evangile, est étroit et
pentu, il exige un combat, une
victoire sur soi-même. Je commence
à prier, ou je me consacre à une
bonne œuvre, et étrangement,
précisément à ce moment-là, me
viennent à l'esprit des choses devant
être faites de toute urgence — pour
ne pas prier et ne pas faire de bonnes
œuvres. Nous faisons tous cette
expérience. Il est important, pour qui
veut servir le Seigneur, de ne pas se
laisser guider par la désolation. Et ce



qui... «Mais non, je n’ai pas envie,
c’est ennuyeux...»: fais attention.
Malheureusement, certains décident
d'abandonner la vie de prière, ou le
choix fait, le mariage ou la vie
religieuse, poussés par la désolation,
sans s'arrêter au préalable pour lire
cet état d'esprit, et surtout sans l'aide
d'un guide. Une règle sage dit de ne
pas faire de changements quand on
est désolé. Ce sera le temps qui
suivra, plutôt que l'humeur du
moment, qui montrera le bien-fondé
ou pas de nos choix.

Il est intéressant de remarquer que,
dans l'Evangile, Jésus rejette les
tentations avec une attitude de ferme
résolution (cf. Mt 3, 14-15; 4, 1-11; 16,
21-23). Les situations d'épreuve Lui
arrivent de différentes directions,
mais toujours, trouvant en Lui cette
fermeté, déterminée à faire la
volonté du Père, elles disparaissent et
cessent d'entraver son chemin. Dans
la vie spirituelle, l'épreuve est un



moment important, la Bible nous le
rappelle explicitement et dit: «Si tu
prétends servir le Seigneur, prépare-
toi à l'épreuve» (Si 2, 1). Si tu veux
aller sur la bonne voie, prépare-toi: il
y aura des obstacles, il y aura des
tentations, il y aura des moments de
tristesse. C'est comme lorsqu'un
professeur fait passer un examen à
un étudiant: s'il voit qu'il connaît les
points essentiels de la matière, il
n'insiste pas: il a réussi l’épreuve.
Mais il doit réussir l’épreuve.

Si nous savons traverser la solitude
et la désolation avec ouverture et
conscience, nous pouvons en sortir
renforcés sur le plan humain et
spirituel. Aucune épreuve n'est hors
de notre portée; aucune épreuve ne
sera supérieure à ce que nous
pouvons faire. Mais il ne faut pas fuir
les épreuves: voir ce que signifie
cette épreuve, ce que signifie le fait
que je suis triste: pourquoi suis-je
triste? Que signifie le fait que je suis



en proie à la désolation en ce
moment? Que signifie le fait que je
suis en proie à la désolation et que je
n’arrive pas à avancer? Saint Paul
nous rappelle que personne n'est
tenté au-delà de ses capacités, car le
Seigneur ne nous abandonne jamais,
et avec Lui à nos côtés, nous pouvons
surmonter toute tentation (cf. 1 Co
10, 13). Et si nous ne la surmontons
pas aujourd’hui, nous nous relevons,
nous marchons et nous la
surmonterons demain. Mais ne pas
rester morts — pour ainsi dire — ne
pas rester vaincus à cause d’un
moment de tristesse, de désolation:
allez de l’avant. Que le Seigneur te
bénisse sur ce chemin — courageux!
— de la vie spirituelle, qui est
toujours marcher.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-lu/article/discernement-lobjet-du-discernement-la-desolation/


opusdei.org/fr-lu/article/discernement-
lobjet-du-discernement-la-desolation/

(30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/discernement-lobjet-du-discernement-la-desolation/
https://opusdei.org/fr-lu/article/discernement-lobjet-du-discernement-la-desolation/

	L’objet du discernement : la désolation

