
opusdei.org

VOCATION

1. La vie chrétienne comme
vocation. ; 2. Dimensions de la
vocation : répondre à l’amour
de Dieu et encourager les autres
à L’aimer.; 3. Diversité de
vocations. ; 4. La vocation à
l’Opus Dei, concrétisation de la
vocation baptismale. ; 5.
Fidélité à la vocation.

09/10/2023

La vie chrétienne comme
vocation.

1. 



Dimensions de la vocation :
répondre à l’amour de Dieu et
encourager les autres à L’aimer.
Diversité de vocations.
La vocation à l’Opus Dei,
concrétisation de la vocation
baptismale.
Fidélité à la vocation.

Le mot vocation, du latin vocatio, qui
à son tour dérive du verbe vocare,
appeler, était connu dans la langue
préchrétienne, mais il en est fait un
usage fréquent dans la littérature
chrétienne - à partir de textes
bibliques (Saint Paul utilise
fréquemment les mots grecs
équivalents, klesis et kaleo) -, pour
indiquer que Dieu s'adresse à
l'homme et l'appelle. À partir de ce
sens primitif, dans les langues
modernes, il est également utilisé
dans d'autres contextes, mais son
utilisation prédominante est toujours
celle d'origine. Avec ce sens, il est
présent dans la prédication et dans

2. 

3. 
4. 

5. 



les écrits de saint Josémaria, qui a
fortement souligné les accents
personnels que la vocation implique.
Un exemple en est un passage d'une
homélie prononcée pendant le
Carême : « L'appel du Bon Pasteur
parvient jusqu'à nous : Ego vocavi te
nomine tuo (Is 43, 1), je t'ai appelé par
ton nom. Il faut Lui répondre — car à
l'amour doit répondre l'amour — en
lui disant : Ecce ego quia vocasti me
(1 R 3, 9), tu m'as appelé, me voici
» (QCP 59).

1. La vie chrétienne comme
vocation

Dieu n'est pas un Dieu lointain, situé
là-haut dans les Cieux, étranger aux
évènements de la vie terrestre, un
Dieu qui doit être servi et adoré, mais
toujours de loin. Il est un Dieu
créateur et provident, qui a fait
naître le monde par amour, le
maintient en vie et en prend soin
avec amour. De plus, c'est un Dieu



qui se rend présent dans notre
histoire. L'Ancien Testament est
jalonné de scènes qui témoignent de
cet amour et de cette proximité de
Yahweh : l'appel d'Abraham, à qui Il
promet qu'en lui seront bénies toutes
les lignées de la terre (Gn 12, 1 suiv.) ;
la vocation de Moïse (Ex 3, 1 suiv.),
que Yahweh choisit pour gouverner
et guider Israël et dont on nous dit
qu'il parlait avec le Seigneur « face à
face, comme on parle d'homme à
homme » (Ex 33, 11) ; l'appel des
patriarches et des prophètes,
auxquels Il confie la mission de
rappeler à Israël les promesses
divines, en l'incitant à la fidélité.

Avec l'Incarnation, Dieu va plus loin.
Non seulement Il intervient en
offrant sa protection, en accordant
des dons et en faisant connaître sa
volonté, mais Il entre Lui-même dans
le monde, devient homme, partage
notre existence, nous révèle que
nous sommes appelés à participer à



l'amour trinitaire. Jésus s'adresse aux
apôtres avec des paroles à la fois
impératives et pleines d'affection : «
viens et suis-moi » (cf. Jn 1, 43 ; Mt 1,
19 et 9, 9, etc.), qui constituent un
appel à partager sa vie et sa mission.
Le Sermon sur la montagne se
termine en proclamant que tous sont
appelés à la plénitude de l'amour
divin : « Vous donc, vous serez
parfaits comme votre Père céleste est
parfait » (Mt 5, 48). Et, avant de
monter au Ciel, Il confie aux apôtres
la mission de répandre dans le
monde entier l'appel à entrer en
communion avec Dieu : « Allez ! De
toutes les nations faites des disciples :
baptisez-les au nom du Père, et du
Fils, et du Saint-Esprit, apprenez-leur
à observer tout ce que je vous ai
commandé » (Mt 28, 19-20).

L'apôtre Paul a également fait
l'expérience de l'appel personnel de
Jésus : « Saul, Saul, pourquoi me
persécuter ? » (Actes 9, 4 ; 26, 14-16).



Et sa question, typique d'une
créature fragile mais généreuse : «
Que dois-je faire, Seigneur ? » (Actes
22, 10), reçoit une réponse divine qui
lui marque clairement le chemin : «
Entre dans la ville : on te dira ce que
tu dois faire » (Actes 9,6). Maintes et
maintes fois, les apôtres ont rappelé
aux premiers chrétiens qu'en ayant
reçu le baptême, ils sont appelés par
le Christ, et appelés à s'identifier à
Lui, à participer à la vie divine, à être
saints comme Dieu est saint, à faire
connaître le Christ et diffuser son
message en parole et avec des
œuvres, (cf. Rm 1, 7 ; 1 Co 1, 2 ; 1 P 1,
15 ; 1 Jn 3, 3 ; Ga 2, 20, etc.).

L'histoire de la réflexion pastorale et
théologique sur la vie chrétienne
comme vocation, c'est-à-dire comme
vie fondée sur l'appel de Dieu, et
donc sur l'appel universel à la
sainteté et à l'apostolat, est longue,
riche et complexe (cf. ILLANES, 2007,
p. 138-150). Il n'est cependant pas



nécessaire de s'y attarder
maintenant. Qu'il suffise de signaler
qu'au début du XXe siècle, lorsque
saint Josémaria commença sa
prédication, la mentalité dominante
était fortement marquée par la
conviction que la vie religieuse ou
consacrée était le paradigme de la
perfection chrétienne, d'où la
tendance à attribuer le qualificatif de
« vocation » uniquement à la
consécration religieuse ou au
sacerdoce ministériel. Le Concile
Vatican II, en proclamant l'appel de
tous les chrétiens à la sainteté et à
l'apostolat (cf. LG, 39-42), a entériné
le dépassement de cette approche.

Dans le processus qui mène à ce but,
saint Josémaria, avec sa vie et son
enseignement, a joué un rôle décisif.
Au cœur même de l'Opus Dei, et donc
de la vie de son fondateur, se trouve
la claire conscience que Dieu appelle
tous les hommes et attend d'eux
amour et correspondance. « Il



importe de répéter sans cesse que
Jésus ne s'est pas adressé à un
groupe de privilégiés mais qu'Il est
venu nous révéler l'amour universel
de Dieu. Tous les hommes sont aimés
de Dieu et Il attend de tous leur
amour. De tous, quels que soient
leurs conditions personnelles, leur
position sociale, leur profession ou
leur métier. La vie courante et
ordinaire n'est pas chose de peu de
valeur : tous les chemins de la terre
peuvent être l'occasion d'une
rencontre avec le Christ », affirme-t-il
dans une de ses homélies (QCP 110).
Et dans une interview qu'il a
accordée dans les années soixante,
après avoir souligné qu'une des
caractéristiques fondamentales du
processus de développement de
l'Église à l'époque contemporaine est
« la conscience de la dignité de la
vocation chrétienne », il ajoute : «
L'appel de Dieu, le caractère
baptismal et la grâce font que chaque
chrétien peut et doit pleinement



incarner la foi. Chaque chrétien doit
être un alter Christus, ipse Christus,
présent parmi les hommes
» (Entretiens 58).

2. Dimensions de la vocation :
répondre à l'amour de Dieu et
encourager les autres à L'aimer

La vie chrétienne est en elle-même
une vocation, et le baptême
implique, par sa nature même, un
appel. Mais il est nécessaire que le
chrétien, chaque chrétien, perçoive
cette réalité et en tire inspiration
pour son existence. Parmi les
homélies incluses dans Quand le
Christ passe, il en est une, propre au
temps de l'Avent, qui s'intitule
précisément Vocation chrétienne. Elle
commence par les mots suivants : «
L'année liturgique commence et
l'idée que l'introït de la Messe nous
propose est en rapport étroit avec le
principe de notre vie chrétienne : la
vocation que nous avons reçue. Vias



tuas, Domine, demonstra mihi, et
semitas tuas edoce me (Sal 24 [Vg 23],
4). Seigneur, montre-moi tes
chemins, apprends-moi tes sentiers.
Nous demandons au Seigneur qu'Il
nous guide, qu'Il nous mette sur son
chemin, pour que nous puissions
nous diriger vers la plénitude de ses
commandements, la charité » (QCP
1).

Le Christ est mort pour tous ; Il est
venu pour que tous aient la vie – sa
Vie – et l'aient en abondance (cf. Jn
10, 10). Dans cette affirmation
fondamentale de la foi chrétienne, et
dans la conviction que le cœur
humain « est fait pour aimer » (F
204), saint Josémaria fonda non
seulement son enseignement sur
l'universalité de l'appel divin, mais
aussi ce que l'on pourrait qualifier
comme « son optimisme vocationnel
», son empressement à s'adresser à
chaque homme et à chaque femme
pour attiser cette faim, cette soif de



Dieu, qui résonne toujours au plus
profond de l'esprit humain, même si
parfois elle peut sembler morte ou en
léthargie. « Il appelle chacun à la
sainteté et demande à chacun de
l’amour : jeunes et vieux, célibataires
et mariés, bien portants et malades,
cultivés et ignorants, quel que soit
leur lieu de travail, où qu’ils se
trouvent » (AD 294). Convaincu que
le contact avec le Christ transforme,
son effort constant était d'éveiller la
« curiosité » de Le connaître, de sorte
qu'une fois l'indifférence ou les
réticences surmontées, s'ouvre
devant l'âme un chemin de grandeur
attrayante : « Cherche le Christ,
trouve le Christ, aime le Christ » (C
382).

L'advertance du caractère
vocationnel de la condition
chrétienne peut se produire de
multiples façons et à l'occasion
d'événements très divers : la lecture
d'un passage de l'Évangile, quelques



paroles entendues d'un prêtre, la
conversation fraternelle avec un ami
qui fait découvrir des horizons
insoupçonnés jusqu'alors, un
événement joyeux - ou dramatique -
qui conduit à un approfondissement
de l'existence, la rencontre avec une
institution ou une initiative
apostolique qui suscite l'intérêt et
amène à réfléchir sur la nécessité de
s'engager... L'histoire de la relation
entre Dieu et les âmes s'accomplit à
chaque fois sur des chemins qui leur
sont propres. En tout cas, la vocation,
la prise de conscience de l'appel
divin, implique toujours, avec des
traits ou des nuances diverses,
quelques dimensions
fondamentales :

- Avant tout, elle tire de l'anonymat,
situe personnellement et
immédiatement devant Dieu, et
invite à Le fréquenter de manière
directe, intime et simple, à Lui ouvrir
son cœur, à Lui témoigner de



l'amour, et, lorsque la situation
l'exige, à Lui demander son pardon. «
Nous vivons comme si le Seigneur
était loin, là-haut, où brillent les
étoiles, et nous ne voyons pas qu’il
est aussi toujours à nos côtés. Et Il est
là, comme un Père aimant. — Il aime
chacun de nous plus que toutes les
mères du monde ne peuvent aimer
leurs enfants. — Il nous aide, nous
inspire, nous bénit… et nous
pardonne. (...) Il faut nous en
pénétrer, nous en saturer : le
Seigneur, qui est à la fois près de
nous et dans les cieux, est un Père et
vraiment un Père pour nous » (C
267).

- La vocation offre, en présupposant
la foi et en la prolongeant, un
éclairage définitif sur sa propre vie.
Au fil des années, de nombreux
événements différents peuvent
survenir ; des difficultés imprévues
surgissent, de nouvelles questions et
problèmes se posent, mais le fait de



savoir que Dieu nous aime, qu'Il nous
fait confiance, qu'Il attend une
réponse de notre part, et une réponse
dans la ligne que cet
approfondissement de la vocation
chrétienne nous a fait percevoir, doit
toujours être un point de référence,
un roc solide sur lequel s'appuyer
pour continuer, ou reprendre, le
chemin. « La lumière que nous
donne la vocation nous fait
reconnaître le sens de notre
existence. C'est la conviction, avec la
splendeur de la foi, de la raison
d'être de notre réalité terrestre.
Notre vie tout entière, présente,
passée, future, acquiert un nouveau
relief et une profondeur auparavant
insoupçonnée. Tous les faits, tous les
événements, occupent maintenant
leur véritable place : nous
comprenons où le Seigneur veut
nous conduire et nous nous sentons
comme entraînés par cette charge
qui nous est confiée » (QCP 45).



- La vocation donne à la vie un sens
de mission, car Dieu, en même temps
qu'Il nous introduit dans son
intimité, appelle à participer à son
projet de salut. La lumière que la
conscience de la vocation allume
dans l'âme est une lumière qui doit
être communiquée. L'amour qu'elle
fait naître est un amour qu'il faut
propager. « En s’intéressant à nous,
en nous octroyant sa grâce, afin que
nous luttions pour atteindre la
sainteté au milieu du monde, Dieu
nous impose aussi l’obligation de
l’apostolat » (AD 5). Et dans une autre
de ses homélies, en évoquant les
scènes de la vocation des apôtres
auxquelles le fondateur de l'Opus Dei
faisait souvent référence, il disait : «
Dieu nous tire des ténèbres de
l'ignorance, de notre marche
incertaine livrée aux hasards de
l'histoire, et, quelle que soit notre
place dans le monde, Il nous appelle
d'une voix forte, comme Il appela un
jour Pierre et André : Venite post me,



et faciam vos fieri piscatores
hominum (Mt 4, 19) , suivez-moi et je
ferai de vous des pêcheurs d'hommes
» (QCP 45).

Résumons cette considération des
dimensions de la vocation
chrétienne, et donc de la résonance
que possède sa perception
existentielle, en nous tournant vers
quelques mots écrits par saint
Josémaria pour décrire l'expérience
de la vocation en référence explicite
aux fidèles de l'Opus Dei, mais qui
ont une validité universelle : « Si
vous me demandez comment on
prend conscience de l'appel divin,
comment on s'en rend compte, je
vous dirai que c'est une nouvelle
vision de la vie. C'est comme si une
lumière s'allumait en nous ; c'est une
impulsion mystérieuse qui pousse
l'homme à consacrer ses énergies les
plus nobles à une activité qui, avec la
pratique, finit par acquérir la
consistance d’une profession ». C'est,



poursuit-il, comme une « force vitale,
qui a quelque chose d'une avalanche
écrasante », qui conduit « à prendre
une position dans la vie, que nous
maintiendrons avec enthousiasme et
joie, pleins d'espérance même au
moment même de la mort. C'est un
phénomène qui communique au
travail un sens de mission, qui
ennoblit et donne de la valeur à
notre existence. Jésus interfère avec
un acte d'autorité dans son âme,
dans la tienne, dans la mienne : c'est
l'appel » (cité dans OCÁRIZ, « La
vocation à l'Opus Dei comme
vocation dans l'Église », dans OIG, pp.
148-149).

Tout cela, d'ailleurs, dans un contexte
d'humilité, de claire conscience de la
gratuité du don de la foi et de l'appel,
de la libéralité de l'amour divin, de la
reconnaissance de sa propre
petitesse et de sa propre faiblesse.
Les apôtres, écrivait saint Josémaria
dans l'homélie déjà mentionnée sur



la vocation chrétienne, étaient « des
hommes ordinaires, avec leurs
défauts, leurs faiblesses, plus
prodigues de paroles que d'actes. Et
pourtant, Jésus les a appelés pour en
faire des pêcheurs d'hommes, des co-
rédempteurs, des dispensateurs de la
grâce de Dieu » (QCP 2). « C'est un
peu ce qui s'est passé pour nous
» (QCP 3), ajoute-t-il, pour poursuivre
aussitôt : « Pour moi, en pensant à
tout cela, j'ai honte. Mais je mesure
aussi à quel point notre logique
humaine est insuffisante pour
expliquer les réalités de la grâce.
Dieu a coutume de rechercher des
instruments faibles, pour
qu'apparaisse avec clarté et évidence
que l'œuvre est sienne » (ibidem).
C'est pourquoi, conclut-il, « en effet, à
la base de notre vocation, nous
trouvons la connaissance de notre
misère et la conscience que les
lumières qui illuminent notre âme
(la foi), l'amour avec lequel nous
aimons (la charité) et le désir qui



nous soutient (l'espérance) sont des
dons gratuits de Dieu » (ibidem).

3. Diversité des vocations

Dans l'Église, à côté d'une identité
radicale dans la foi et dans la
responsabilité devant la mission
reçue du Christ, il existe une grande
diversité de situations, de fonctions
et de tâches. Cette réalité a des
implications en matière de vocation,
de sorte qu'au sein de la vocation
chrétienne commune, il existe une
diversité de concrétisations ou de
modalités qui conduisent à une
distinction entre vocation laïque et
vocation sacerdotale, entre vocation
religieuse ou vie consacrée et
vocation séculière, entre vocation au
mariage et vocation au célibat, etc.

Le fondateur de l'Opus Dei a
manifesté tout au long de sa vie une
profonde appréciation de la vocation
religieuse, dont il a reconnu maintes
fois l'importance pour la vie de



l'Église. En même temps, en
cohérence avec la mission qu'il avait
reçue - promouvoir la recherche de
la sainteté et l'action apostolique au
milieu du monde et en prenant
occasion du monde -, son attention
s'est tournée de préférence vers
d'autres vocations, laïques,
matrimoniales, sacerdotales, sur
lesquelles sa prédication et ses écrits
offrent un enseignement riche et
détaillé. Dans d'autres thèmes du
présent Dictionnaire, il est fait
amplement référence à chacun
d'eux ; c'est pourquoi nous nous
limitons ici à quelques traits.

- Un programme ambitieux et
optimiste

Le panorama de vocation que trace
saint Josémaria est large et
ambitieux. « Dieu n'abandonne
aucune âme à un destin aveugle. Il a
pour toutes un dessein, Il leur
assigne à toutes une vocation tout à



fait personnelle, sans transfert
possible » (Entretiens 106). Il appelle
à sanctifier toutes les réalités
terrestres, l'ensemble des tâches, des
structures et des occupations
qu'implique la vie en société, dans le
célibat ou dans le mariage, dans des
positions éminentes ou dans des
situations qui passent inaperçues,
car « il y a dans le monde beaucoup
d’hommes et de femmes, et le Maître
n’en exclut aucun de son appel... Il
les appelle tous à la vie chrétienne, à
une vie de sainteté, à une vie
d’élection, à une vie éternelle » (F
13).

Ce panorama est, comme nous
l'avons dit, large et ambitieux. Et en
même temps optimiste. Proclamer
que chaque homme et chaque
femme, quelle que soit sa condition,
est l'objet d'un appel divin et qu'avec
lui, ils reçoivent la mission de
contribuer, depuis leur place dans le
monde, au règne sur terre de la paix,



de la justice et de la fraternité dont
parle l'Évangile, peut apparaître
comme un rêve, un idéal plein de
beauté, mais impossible à mettre en
pratique, avec la tentation qui en
découle de se contenter de l'admirer
sans s'engager à sa réalisation. Le
fondateur de l'Opus Dei ne l'ignorait
pas. C'est pourquoi il a toujours fait
appel, avec une profonde conviction,
à la foi, à la puissance et à la force de
rédemption et de grâce qui viennent
du Christ. « C'est possible [cet idéal
auquel nous venons de faire
référence]. Ce n'est pas un vain rêve !
Si seulement les hommes se
décidaient à abriter l'amour de Dieu
en leur cœur ! Le Christ Notre
Seigneur a été crucifié et, du haut de
la Croix, Il a racheté le monde en
rétablissant la paix entre Dieu et les
hommes. Jésus-Christ se souvient de
tous : et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jn 12, 32),
si vous me placez au sommet de
toutes les activités terrestres, c'est-à-



dire si vous êtes mes témoins lorsque
vous accomplissez votre devoir de
chaque instant, grand ou petit, alors
j'attirerai tout à moi, omnia traham
ad meipsum, et mon royaume parmi
vous deviendra une réalité ! (...)
Embrasser la foi chrétienne, c'est
s'engager à poursuivre la mission de
Jésus parmi les créatures. Chacun
d'entre nous doit être alter Christus,
ipse Christus, un autre Christ, le
Christ lui-même. Ce n'est qu'ainsi que
nous pourrons mener à bien cette
vaste, cette immense entreprise qui
n'aura jamais de fin : sanctifier de
l'intérieur toutes les structures
temporelles en y portant le ferment
de la Rédemption » (QCP 183).

- Dans la vie ordinaire

La conscience de l'appel divin
conduit le chrétien qui vit dans le
monde, engagé dans diverses tâches
temporelles, à reconnaître la valeur
de son existence quotidienne, non



seulement pour ce qu'elle peut
apporter à la vie de la société, mais
aussi parce que, en elle et par elle, il
peut trouver Dieu, Le fréquenter, Lui
offrir l'œuvre de son intelligence et
de ses mains, afin que Dieu, par sa
grâce, l'élève au divin et le dote d'une
efficacité rédemptrice. « Parce qu'il
est homme, le chrétien vit de plain-
pied dans le monde. S'il laisse le
Christ régner en son cœur, il
retrouvera la plénitude de l'efficacité
salvatrice du Seigneur dans toutes
ses activités humaines. Peu importe
que cette activité soit prestigieuse ou
modeste, comme on dit ; car ce qui
est prestigieux pour les hommes peut
être modeste aux yeux de Dieu, et ce
que nous appelons humble ou
modeste peut confiner aux sommets
de la sainteté et du service chrétien
» (QCP 183).

Un programme de service, parce que
la reconnaissance de la proximité de
Dieu, de l'appel qu'Il adresse à tous



les hommes à entrer en communion
avec Lui, conduit naturellement à
aimer les autres de manière concrète
et opérative, non seulement avec des
paroles mais avec des œuvres de
service. « Notre vocation d'enfants de
Dieu, au milieu du monde, exige de
nous que nous ne cherchions pas
seulement notre sainteté
personnelle, mais que nous allions
par les chemins de la terre pour en
faire des voies qui, malgré les
obstacles, mèneront les âmes au
Seigneur ; que nous prenions part, en
tant que citoyens ordinaires, à toutes
les activités temporelles, pour être le
levain (cf. Mt 13, 33) qui doit faire
monter toute la pâte (cf. 1 Co 5, 6)
» (QCP 120). Le chrétien ordinaire
doit, en somme, non seulement se
sanctifier dans la vie ordinaire, mais
sanctifier la vie ordinaire avec tout
ce qu'elle comporte - travail, vie
relationnelle, désirs et tâches - et
sanctifier avec la vie ordinaire.



- Le mariage chemin divin

« Tu ris parce que je te dis que tu as
la “vocation du mariage” ? — Eh
bien, tu l’as. Et c’est bel et bien une
vocation » (C 27). Ces paroles de 
Chemin, écrites dans les années 30,
expriment bien l'axe de ce qu'était la
prédication de saint Josémaria sur le
mariage dès le début de l'Opus Dei.
Le mariage n'est pas seulement une
institution sociale enracinée dans la
nature humaine, mais un chemin
vers la sainteté. Dieu bénit le
mariage et accorde sa grâce non
seulement au moment des noces,
mais tout au long de la vie conjugale.
« Les époux sont appelés à sanctifier
leur union et à se sanctifier dans
cette union. C'est pourquoi ils
commettraient une grave erreur s'ils
édifiaient leur conduite spirituelle en
marge de leur foyer, ou en lui
tournant le dos. La vie familiale, les
relations conjugales, le soin et
l'éducation des enfants, l'effort pour



maintenir, assurer et améliorer la
situation financière de sa famille, les
rapports avec les autres personnes
qui constituent la communauté
sociale, tout cela correspond à des
situations courantes auxquelles les
époux chrétiens doivent donner un
caractère surnaturel » (QCP 23). Les
époux doivent savoir qu'ils sont
appelés à vivre leur amour conjugal
avec une profondeur humaine et
chrétienne, afin qu'en s'aimant de
plus en plus, ils grandissent dans
l'amour de Dieu ; Ils accueillent
généreusement les enfants ; ils
transforment les ennuis et les
difficultés, qui ne manqueront pas,
en occasions d'actualiser la foi et de
vivre le don d'eux- mêmes, faisant
ainsi de l'environnement familial un
« foyer lumineux et joyeux », et de la
famille un levain qui contribue au
développement et au renouvellement
de toute la société.

- La vocation sacerdotale



Prêtre profondément amoureux de
son sacerdoce, le fondateur de l'Opus
Dei avait une forte conscience de la
dignité du sacerdoce ministériel, de
la sainteté à laquelle le prêtre est
appelé et du fait qu'il doit l'atteindre
par l'exercice du ministère, source de
sainteté pour l'Église et pour le
prêtre lui-même qui l'accomplit. «
Quelle est l'identité du prêtre ? » se
demande-t-il dans une de ses
homélies, pour répondre aussitôt : «
celle du Christ. Tous les chrétiens
peuvent et doivent être non plus 
alter Christus, mais ipse Christus :
d'autres Christs, le Christ Lui-même !
Mais chez le prêtre, cela se produit
immédiatement, de manière
sacramentelle » (AIG, p. 70). Peu de
temps après, il insiste sur la même
idée : « voilà l'identité du prêtre : un
instrument immédiat et quotidien de
cette grâce salvatrice que le Christ
nous a conquise » (AIG, p. 72).
Affirmation valable pour toute la vie
du prêtre, mais qui a une application



particulière en référence à l'acte
central du ministère : la célébration
de l'Eucharistie. Quelques mots de
cette même homélie, dans laquelle
saint Josémaria parle à la première
personne, l'expriment avec une force
singulière : « Je suis, d'une part, un
fidèle comme les autres ; mais je suis
avant tout le Christ sur l'autel ! Je
renouvelle sans effusion de sang le
divin Sacrifice du Calvaire et je
consacre in persona Christi,
représentant véritablement Jésus-
Christ, car je lui prête mon corps, et
ma voix et mes mains, mon pauvre
cœur tant de fois souillé, que je veux
qu'Il purifie » (AIG, p. 76). D'où
l'efficacité pastorale et la capacité
sanctifiante de la célébration
eucharistique et de toute activité
ministérielle, à condition, bien sûr,
que le prêtre vive en conformité avec
ce qu'il fait : « Je demande à Dieu
Notre-Seigneur de nous donner à
tous les prêtres la grâce d'accomplir
saintement les choses saintes, pour



refléter, aussi dans nos vies, les
merveilles des grandeurs du
Seigneur » (AIG, p. 71).

4. La vocation à l'Opus Dei,
concrétisation de la vocation
baptismale

Dans une grande partie des passages
que saint Josémaria consacre à
parler de la vocation en termes
généraux, la référence à la vocation à
l'Opus Dei est latente. Il y en a aussi
de très nombreux, bien sûr, qui se
consacrent spécifiquement à l'appel
à rejoindre l'Opus Dei. Son
enseignement à cet égard est clair : la
vocation à l'Opus Dei est une
concrétisation de la vocation
baptismale, et une concrétisation qui
ne se sépare en rien de la condition
de chrétien ordinaire, mais plutôt la
renforce.

En réfléchissant sur ce point,
Fernando Ocáriz, à partir de
quelques expressions de saint



Josémaria, a inventé une expression
qui peut sembler paradoxale, mais
qui va au fond de la réalité : la
vocation à l'Opus Dei est une
vocation particulière des chrétiens
ordinaires (OCÁRIZ, p. 173 et s.).
Particulière, car elle s'adresse à des
personnes spécifiques, les incitant à
rejoindre l'Opus Dei et, par
conséquent, à participer à la mission
que Dieu a confiée à saint Josémaria
le 2 octobre 1928 et à vivre selon son
esprit. Des chrétiens ordinaires,
parce que cet appel n'éloigne
personne de sa place, de sa condition
de laïc ou de prêtre séculier, mais
conduit à vivre sa propre condition
conformément à l'esprit de l'Opus
Dei, qui est précisément un esprit qui
met l'accent sur l'expérience
chrétienne de l'existence ordinaire,
c'est-à-dire chacun dans la place, la
tâche et la profession dans le monde
qui lui sont propres. Elle n'ajoute
donc rien à l'appel baptismal qui
nous rend aptes, en tant que



chrétiens, au culte du Dieu Un et
Trine ; il s'agit plutôt d'un
approfondissement dans le sens de la
mission apostolique que Dieu donne
à chaque chrétien baptisé.

Ce à quoi saint Josémaria s'est su
appelé en 1928 était de promouvoir
parmi les personnes de toutes
conditions sociales et de toutes les
professions la recherche effective de
la communion avec Dieu au milieu
du monde. Et à le faire non pas en
proclamant en termes génériques
l'appel universel à la sainteté, mais
en éveillant chez ceux qui
l'entouraient (étudiants, ouvriers,
professionnels des conditions les plus
diverses) la conscience que Dieu les
appelait où qu'ils fussent, pour que,
précisément là, ils vivent la foi
chrétienne profondément et
radicalement et qu'ils encouragent
les autres à la vivre. Et ce faisant,
pour répandre la lumière du Christ
dans toute la société à la manière



dont se propage l'onde provoquée
par une pierre tombée dans un lac. «
Âme d’apôtre, tu es parmi les tiens
comme la pierre tombée dans le lac.
— Tu provoques par ton exemple et
ta parole un premier cercle… qui en
produit un autre… et celui-ci à son
tour un autre… et encore un autre. Et
les cercles sont de plus en plus
larges. Comprends-tu maintenant la
grandeur de ta mission ? » (C 831).

La vocation à l'Opus Dei est une
vocation à sanctifier son propre état -
célibataire, marié, veuf, prêtre -, sa
propre tâche, sa propre famille, sa
propre vie ordinaire, en en faisant
une occasion, mieux, la matière, de
sainteté et d’apostolat. « Le Seigneur
veut se servir de nous, lisons-nous
dans une des Lettres adressées par le
fondateur aux fidèles de l'Opus Dei,
pour que tous les chrétiens
découvrent (...) la valeur
sanctificatrice et sanctifiante de la
vie ordinaire - du travail



professionnel – et l'efficacité de
l'apostolat de la doctrine par
l'exemple, l'amitié et la confidence
» (Lettre 9-I-1932, n. 91 : AGP, série A.
3, 91-3-2). Et dans une autre : « [Dieu]
nous a appelés à nous sanctifier dans
la vie ordinaire, quotidienne ; et pour
que nous enseignions aux autres – 
providentes, non coacte, sed
spontanee secundum Deum (1P 5, 2),
prudemment, sans contrainte,
spontanément, selon la volonté de
Dieu - le chemin pour se sanctifier
chacun dans son propre état, au
milieu du monde » (Lettre 24-
III-1930, n. 1 : AGP, série A.3, 91-1-3).

Les traits spécifiques de la vocation à
l'Opus Dei sont donc : le sens de la
filiation divine, qui conduit à se
savoir toujours, dans n'importe
quelle situation, même dans les plus
simples et les plus petites, en
présence de Dieu ; l'appréciation de
toutes les nobles réalités terrestres,
conscient que le monde, créé par



Dieu, peut et doit conduire à Dieu ; la
sécularité et le naturel ; l'amour du
travail bien fait et réalisé en
présence de Dieu et avec un esprit de
service ; le sens de la liberté, en
général et tout particulièrement en
matière temporelle, assumant avec
responsabilité et fermeté en vue du
bien les implications de sa propre
tâche ; une estime profonde et
sincère de l'amitié et de l'amour
humain ; la solidarité ; le désir,
l'ardeur, d'étendre dans tous les
milieux du monde, par le témoignage
d'une vie normale et ordinaire,
l'amour du Christ, et, dans le Christ et
par l'Esprit Saint, pour Dieu le Père,
et la Trinité toute entière.

5. Fidélité à la vocation

Dans la vie de relation entre l'homme
et Dieu, l'initiative est divine : Dieu «
nous a aimés le premier » (1 Jn 4,19).
Une réalité qui s'applique
évidemment, et même surtout, en



référence à la vocation : le sujet de
l'appel est Dieu. Le propre de l'être
humain placé devant l'appel est d'y
répondre. Et il y répond par la foi,
c'est-à-dire en acceptant l'invitation
que Dieu lui adresse, en s'y ouvrant
et, par conséquent, en fondant sur
Lui sa propre existence. En d'autres
termes : avec foi et fidélité.

La vocation comme événement
renvoie à un moment précis de la
vie : celui où le chrétien, homme ou
femme, a perçu la profondeur de la
condition chrétienne et a réalisé ce
que le Seigneur lui demandait
spécifiquement. Mais il se réfère à
cet événement non pas comme une
réalité confinée à un temps déjà
passé, mais comme un instant, ou
une période, dans lequel une
rencontre spéciale avec Dieu a eu
lieu. Surtout, il renvoie à Dieu et
donc non seulement au passé, mais
simultanément et inséparablement
au présent et au futur : au présent,



car le même Dieu qui a appelé un
jour continue d'appeler aujourd'hui
et maintenant ; et vers l'avenir, parce
que ce Dieu qui a appelé attend un
amour qui perdure tout au long de la
vie, la guidant en cohérence avec la
vocation reçue et dans une attitude
de pleine disponibilité à tout ce que
Dieu peut continuer à offrir et à
exiger.

L'infinité de l'amour divin qui
précède et fonde la vocation exige,
écrit saint Josémaria, « une fidélité
sans palliatifs, sans euphémismes,
qui aille jusqu’à ses dernières
conséquences, sans médiocrité ni
concessions, dans la plénitude d’une
vocation chrétienne assumée et
pratiquée avec application » (AD 5).
Et il poursuit en ajoutant : « vous
penserez peut-être que je ne parle
que pour un groupe de personnes
choisies. Ne vous laissez pas tromper
si facilement par la lâcheté ou par la
commodité. Que chacun ressente, au



contraire, l’urgence divine d’être un
autre Christ : ipse Christus, le Christ
lui-même » (AD 6).

Parler de fidélité, c'est parler de
persévérance, de fermeté,
d'engagement, de savoir dire oui à ce
qui est conforme à l'appel, et non à
ce qui écarterait du chemin. Une
pleine fidélité à la vocation, et à la
mission qu'elle comporte, peut
exiger, à certains moments, des
décisions fortes et même
douloureuses. Saint Josémaria ne
l'ignore pas, mais il met un accent
particulier sur l'ordinaire, sur le
quotidien, profondément convaincu
que la fidélité à la vocation grandit et
se réaffirme dans et à travers le
quotidien : celui qui renforce sa
décision par la fidélité dans les
petites choses sera aussi fidèle dans
les grandes.

Dans ce contexte et pour souligner à
la fois la valeur de la persévérance



dans le quotidien et la différence de
niveau entre ce que nous, les
hommes, nous apportons et ce que
Dieu fait - en comptant sur notre
réponse, mais en la dépassant -, le
fondateur de l'Opus Dei a souvent
utilisé une image : celle de l'âne à la
noria. « Bénie soit la persévérance de
l’âne à la noria ! — Toujours au
même pas. Toujours les mêmes tours.
— Jour après jour, tous pareils. Faute
de quoi, il n’y aurait ni maturité pour
les fruits, ni fraîcheur dans le verger,
et le jardin serait privé de parfums.
Applique cette pensée à ta vie
intérieure » (C 998). La noria place
l'âne dans un endroit précis et
déterminé, pour remplir une
fonction qui, à première vue,
pourrait être décrite comme
routinière, à la fois dans un sens
spatial, car l'âne tourne autour du
même point, le puits auquel la noria
est attachée, et dans un sens
temporel, parce qu'après un tour en
vient un autre. Mais, pour ceux qui



se savent l'objet d'un appel divin,
cette limitation – et toute existence
humaine, même la plus grande, est
limitée – ouvre un horizon immense :
la luxuriance du jardin, la grande
œuvre de la rédemption. Les fruits
arrivent. Et ils viennent avec l’aide
de Dieu dans le travail accompli, jour
après jour, avec fidélité, par l'âne,
puisque l'eau - la grâce divine -
surmonte la disproportion entre le
petit et le grand. C'est le paradoxe de
la condescendance de Dieu envers la
petitesse humaine.

La fidélité, qui est liée à la foi, est
aussi - l'apologue de la noria le
montre - en relation intime avec
l'espérance. Et surtout avec l'amour,
comme le souligne le point de 
Chemin qui vient immédiatement
après celui que nous venons de citer :
« Quel est le secret de la
persévérance ? L’Amour. — Éprends-
toi de lui et tu ne l’abandonneras
point » (C 999). La fidélité à la



vocation n'est pas fidélité à un idéal
ou à un projet de vie, mais à un Dieu
qui, en nous appelant, montre qu'Il
nous aime et qu'Il attend l'amour.
Elle implique donc le désir effectif de
faire la volonté divine à chaque
moment, et se nourrit du contact
avec Dieu, de la méditation de la vie
du Christ, de la participation vivante
au sacrifice de la Messe, des visites
au Tabernacle, du recours filial à
Sante Marie...

Et elle doit s'accompagner d'une
confiance décidée en Dieu, qui
appelle chaque personne humaine,
connaissant ses limites et ses défauts
- passés, présents et futurs - et offre à
tout moment sa grâce pour
persévérer sur le chemin, ou,
éventuellement, le reprendre. La
fidélité est le fruit qui provient de se
laisser guider par Dieu, de la docilité
– » Si tu ne l’abandonnes pas, Lui ne
t’abandonneras pas » (C 730) - et elle
unit à Dieu. C'est pourquoi elle



apporte avec elle, même dans les
moments de difficulté ou d'épreuve -
saint Josémaria aimait à s'en
souvenir - le bonheur, car « qui dit
amour dit constance, intégrité :
capacité de se donner, de se sacrifier,
de renoncer à soi-même ; et c'est
dans ce don de soi, dans ce sacrifice
et ce renoncement, que l'on trouve la
souffrance, la contradiction, mais
aussi le bonheur et la joie. Une joie
que rien ni personne ne pourra nous
enlever » (QCP 75), car c'est une joie
qui vient de Dieu, d'un Dieu qui,
comme le rappelle saint Paul (cf. Rm
8, 35), a fait connaître, dans le Christ,
qu'Il nous aime d'un amour infini.

Thèmes connexes : Fidélité ; Sainteté,
appel universel à la ; Vocation de
saint Josémaria.

Bibliographie : AD 294-316 ; C 
902-928 ; PCU 1-11 ; Ernst BURKHART
- Javier LÓPEZ Vie quotidienne et
sainteté dans l'enseignement de saint

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vers-la-saintete/
https://escriva.org/fr/camino/appel/


Josémaria. Étude de théologie
spirituelle, I, Madrid, Rialp, 2010, pp.
198-239 ; José Luis ILLANES Monde et
sainteté, Madrid Rialp, 1984 ID. 
Traité de théologie spirituelle,
Pampelune, EUNSA, 2007, pp.
127-187 ; Fernando OCÁRIZ, « La
vocation à l'Opus Dei comme
vocation dans l'Église », in OIG, pp.
135-198 ; Pedro RODRÍGUEZ Vocation,
travail, contemplation Pampelune, 
EUNSA, 1986.

Cormac BURKE

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
vocation/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-vocation/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-vocation/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-vocation/

	VOCATION

