
opusdei.org

VIE ORDINAIRE,
SANCTIFICATION DE
LA

1. La « vie ordinaire » : une
référence pour l’esprit de
l’Opus Dei. ; 2. La vie ordinaire
dans l’histoire de la spiritualité
et de la culture. ; 3. La grandeur
chrétienne de la vie ordinaire :
dimensions subjectives et
objectives. ; 4. La transmission
du message : quelques
expressions et métaphores
utilisées par saint Josémaria. ;
5. Dans la conjoncture actuelle
contemporaine.



09/10/2023

La « vie ordinaire » : une
référence pour l’esprit de l’Opus
Dei.
La vie ordinaire dans l’histoire
de la spiritualité et de la
culture.
La grandeur chrétienne de la
vie ordinaire : dimensions
subjectives et objectives.
La transmission du message :
quelques expressions et
métaphores utilisées par saint
Josémaria.
Dans la conjoncture actuelle
contemporaine.

La « vie quotidienne » constitue l'une
des grandes découvertes des sciences
sociales du XXe siècle. En effet, face à
la tentation d'exalter notre existence
à partir de la raison scientifique ou
en termes de surhomme, certains

1. 

2. 

3. 

4. 

5. 



courants philosophiques se sont
concentrés précisément sur une
revalorisation de l'existence
ordinaire, pour découvrir ce qui est
spécifiquement « humain » dans des
tâches apparemment sans relief.
Bien que provenant de présupposés
très différents, le message de saint
Josémaria exhorte le chrétien à
découvrir « quelque chose de divin »
dans son existence quotidienne, car,
comme il aima le rappeler à maintes
reprises, la mission du chrétien dans
le monde consiste à « sanctifier la vie
ordinaire, se sanctifier dans la vie
ordinaire et sanctifier les autres avec
la vie ordinaire ».

1. « La vie ordinaire » : une
référence pour l'esprit de l'Opus
Dei

Saint Josémaria emploie
explicitement l'expression « vie
ordinaire » ou son équivalent « vie
quotidienne » dès le début de l'Opus



Dei. Entre les nombreux textes allant
dans ce sens, bien que d'une date
plus tardive, figure l'homélie Aimer
le monde passionnément, prononcée à
Pampelune le 8 octobre 1967 (cf. 
Entretiens 113-123). Elle constitue
une référence obligatoire pour
positionner ce thème dans
l’ensemble de ses enseignements.
Dans les écrits des années
précédentes, des énoncés similaires
ne manquent pas (par exemple « vie
héroïquement vulgaire » (C 205),
mais l'expression « vie ordinaire »
n'apparaît pas explicitement, ou du
moins elle n'est pas fréquente, bien
que l'affirmation de la valeur de la «
vie quotidienne » – c'est-à-dire le rôle
qu'elle joue en tant que champ, axe
et matière du processus de
sanctification – s’y trouve, et
largement, dès les premiers temps. Il
ne pouvait en être autrement,
puisqu'il s'agissait - et il s'agit
toujours - de délivrer à tous les
hommes et toutes les femmes, issus

https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://escriva.org/fr/camino/205/


des conditions les plus variées et
engagés dans les tâches les plus
diverses, le message suivant : où
qu'ils soient, dans le cadre de leur
existence quotidienne, ils sont
appelés à s'unir à Dieu et, à partir de
là, à accomplir la mission
rédemptrice confiée par le Christ à
l'Église.

On pourrait citer, à titre d'exemple,
deux points de Chemin, ou d'autres
analogues, car c'est une idée qui
traverse tout cet ouvrage : « Veux-tu
vraiment être saint ? — Remplis le
petit devoir de chaque instant : fais
ce que tu dois et sois à ce que tu fais
» (C 815). « Naturel. — Que votre vie
d’homme chrétien, de femme
chrétienne — votre sel et votre
lumière — s’écoule spontanément,
sans extravagance ni niaiserie : ayez
toujours en vous notre esprit de
simplicité » (C 379). Ou encore le
témoignage de saint Josémaria dans
l'un de ses rares entretiens : « Depuis

https://escriva.org/fr/camino/815/
https://escriva.org/fr/camino/379/


1928, je n'ai cessé de prêcher que la
sainteté n'est pas réservée à des
privilégiés et que tous les chemins de
la terre peuvent être divins
» (Entretiens 34). Parce que la
sainteté n'est jamais une « chose
médiocre ». La vie sainte du chrétien
« c'est l'héroïsme de la persévérance
dans l'ordinaire, dans les choses de
tous les jours » (Lettre 24-III-1930 n.
19 : ILLANES, « La vie ordinaire
entre insignifiance et héroïsme », in
GVQ, IV, p. 36).

2. La vie ordinaire dans l'histoire
de la spiritualité et de la culture

Les Évangiles contiennent diverses
références à la vie simple et
ordinaire de Jésus, Marie et Joseph
dans leur foyer et dans l'atelier de
Nazareth ; elles ne sont pas
nombreuses mais elles sont
fondamentales, puisqu'elles
montrent que Jésus, le Fils de Dieu,
en se faisant homme, a fait sienne la



vie ordinaire des hommes et des
femmes. Ils nous parlent aussi des
tâches ordinaires de divers
personnages évangéliques, comme
les apôtres se consacrant aux labeurs
de la pêche ou comme les femmes
qui accompagnaient le Seigneur et le
servaient. Dans une phrase aussi
hardie que vraie, saint Paul précise :
« il n’y a plus ni juif ni grec, il n’y a
plus ni esclave ni homme libre, il n’y
a plus l’homme et la femme, car tous,
vous ne faites plus qu’un dans le
Christ Jésus » (Ga 3, 28).

Les textes se référant aux premières
générations chrétiennes
documentent cette réalité
sociologique. Deux écrits, que saint
Josémaria et son premier successeur
le bienheureux Alvaro Del Portillo
aimaient citer, le font de manière
particulièrement imagée. Le premier
est la célèbre Lettre à Diognète, dans
laquelle il est dit que les chrétiens «
ne se distinguent des autres hommes



ni par leur terre, ni par leur langage
ou leurs coutumes. Parce qu'ils
n'habitent pas des villes
exclusivement à eux, ni ne parlent
une langue étrangère, ni ne mènent
un mode de vie à part des autres
» (chap. 5-6 ; FUNK 1, pp. 317-321 :
DEL PORTILLO, 1999, pp. 37- 40,
45-48). Et le second est une autre
lettre, cette fois de saint Jérôme, qui
souligne la valeur de ce qui est petit :
« La grandeur de l'âme se montre
même dans la minuscule. Nous
n'admirons pas le Créateur
seulement dans le ciel et la terre, le
soleil et l'océan, les éléphants, les
chameaux, les bœufs, les chevaux, les
léopards, les ours et les lions ; mais
aussi dans les petits animaux, tels
que les fourmis, les moustiques, les
mouches, les vers et autres animaux
de ce genre, que l'on distingue mieux
par leur corps que par leurs noms :
dans les grands comme dans les
petits nous admirons la même 
maestria. Ainsi, l'âme qui se donne à



Dieu met dans les petites choses la
même ferveur que dans les plus
grandes » (Epistulae, 60, 12 [PL 22,
595] : AD 8).

Les nombreux sermons et homélies
de l'âge patristique adressés au
peuple chrétien en général
constituent un témoignage d'une
valeur particulière. En proclamant à
tous sans exception l'idéal
évangélique, ils tiennent pour acquis
que ce dernier peut et doit être vécu
dans les conditions propres à la vie
ordinaire. Certes, il ne manque pas
d'auteurs chez qui l'éloge de la vie
monastique ou contemplative
conduit à une vision quelque peu
péjorative de la vie séculière ou
active, mais les données de base
évoquées ci-dessus demeurent.

Au Moyen Âge, sous l'influence de
saint Bernard et surtout de saint
François d'Assise, la réflexion sur la
vie du Christ à Bethléem et à



Nazareth connaît un grand essor.
Parfois l'accent y est mis sur la
pauvreté, mais on trouve aussi une
référence à la vie quotidienne et à sa
valeur ; un point qui sera maintenu
et même accentué dans la poésie et la
peinture baroques, avec de
fréquentes allusions, entre réalisme
et symbolique, à la vie quotidienne
de la Sainte Famille. D'autre part, au
Moyen Âge s'instaure un ordre social
centré sur les métiers, suivi de
l'apparition de corporations sous la
protection d'un saint patron.
L'importance du fait est encore plus
évidente si l'on considère que le
travail manuel n'était plus effectué
par des esclaves, mais par des
personnes libres qui manifestent une
union entre la sphère laïque et la foi
chrétienne avec des répercussions
importantes sur la culture de
l'époque.

Des auteurs comme Jean Tauler ont
vu les implications théologiques de



cette réalité, mais sans les
développer. Luther, avec sa critique
de la vie monastique, oriente plus
explicitement l'attention vers une
affirmation du monde et des
professions comme lieu où le
chrétien est directement racheté par
Dieu, sans la médiation de l'Église ni
le besoin de ses ministres. Dans cette
critique des vœux monastiques,
Charles Taylor voit un rejet de l'idéal
héroïque grec, poursuivi selon lui
par le monachisme (TAYLOR, 1996, p.
227) ; tandis que Martin Rhonheimer
précise que cette inclination
protestante envers le monde et la vie
ordinaire « ne répond pas à une
authentique affirmation du monde,
ni dans sa forme luthérienne ni dans
sa forme puritaine-calviniste.
L'amour du monde n'existe pas parce
que sa bonté radicale en tant que
créé par Dieu n'est pas affirmée
» (RHONHEIMER, 2006, p. 67).



Comme on l'a dit au début, on
retrouve au XXe siècle une grande
thématisation de la vie quotidienne
(pour un exposé assez exhaustif, cf.
DONATI, 2002, pp. 225-234), due à
divers facteurs, dont le processus de
sécularisation typique de la
modernité. D'une part, une grande
partie de ces études s'inscrivent dans
une perspective très différente de
celle qui nous occupe ici, puisqu'elles
traitent de la vie quotidienne à partir
de l'histoire, de la sociologie ou de
l'économie. Cependant, dans la
seconde moitié du XXe siècle, le
travail théologique commence à
traiter de ces réalités terrestres, liées
à des aspects profondément humains
tels que le travail et la famille,
surtout après le Concile Vatican II et
ses Constitutions Lumen gentium et 
Gaudium et spes.

Dans le domaine de l'histoire de la
spiritualité et en nous limitant aux
auteurs modernes dont saint



Josémaria a eu connaissance, trois
méritent d'être soulignés : saint
François de Sales, qui dans son 
Introduction à la vie dévote proclame
l'appel à la sainteté dans tous les
états de vie ; Alonso Rodríguez et
Sainte Thérèse de Lisieux, qui, avec
des accents différents, évoquent la
valeur des petits détails de la vie
quotidienne.

Saint Josémaria n’a pas seulement eu
connaissance mais s’est aussi
familiarisé avec les textes de ces trois
auteurs, au point que des échos
d'Alonso Rodríguez et de sainte
Thérèse de Lisieux se retrouvent
dans certaines de ses œuvres. Mais il
y a une différence à ne pas négliger :
alors qu'ils traitent des petites choses
de manière assez générale, saint
Josémaria les met en relation avec
l'existence chrétienne séculière (cf.
ILLANES, 2003, pp. 25-30). Pour lui,
parler de petites choses ou de vie
ordinaire implique simultanément et



inséparablement de parler de
sanctification au milieu du monde,
car ce sont ces incidences qui
jalonnent l'existence de tout chrétien
ordinaire et doivent donc devenir
matière et axe de la recherche de la
sainteté. Le message sur la
sanctification de la vie ordinaire, tel
que formulé par saint Josémaria,
présuppose, en somme, et la
dimension positive du monde et,
dans une autre perspective, le lien
entre vocation humaine et vocation
divine.

3. La grandeur chrétienne de la vie
ordinaire : dimensions subjectives
et objectives

Dans le message de saint Josémaria,
le quotidien n'a vraiment aucun
caractère négatif, secondaire ou hors
de propos. Il surmonte en outre la
dichotomie entre vie contemplative
et vie active et, sur un autre plan,
rejette la tentation contemporaine du



surhomme de Nietzsche qui méprise
l'ordinaire comme « humain, trop
humain ». La richesse de son
message doit être recherchée dans
une conception plus large et non
moins exigeante de l'appel à la
sainteté : « Voilà presque trente ans
maintenant que le Seigneur a mis
dans mon cœur le désir ardent de
faire comprendre cette doctrine à des
personnes d'états de vie, de
conditions et d'occupations les plus
variés : la vie ordinaire peut être
sainte et remplie de Dieu, le Seigneur
nous appelle à sanctifier nos tâches
habituelles, parce que là aussi réside
la perfection chrétienne » (QCP 148).

Le fondement de cette affirmation
est d'une claire nature
christologique : les trente années de
vie cachée de Jésus. « Nous devons
toujours admirer ces trente années
de vie obscure qui constituent la plus
grande partie de la vie de Jésus
parmi ses frères les hommes. Années



obscures, mais, pour nous, claires
comme la lumière du soleil. Ou
mieux, splendeur qui illumine nos
journées et leur donne leur véritable
dimension, puisque nous sommes
des chrétiens courants, qui menons
une vie ordinaire, semblable à celle
de millions de gens dans les coins les
plus divers du monde » (QCP 14).
Comme Jésus dans la maison et
l'atelier de Nazareth, ou les Apôtres
dans leurs labeurs de pêche, ou les
premiers chrétiens lorsqu'ils
embrassaient la foi nouvelle et
poursuivaient leurs tâches de
marchands de pourpre (cf. Ac 16,
11-15) ou de fabricants de tentes (cf.
Actes 18, 2-3), les chrétiens doivent
aujourd'hui prendre occasion du
monde pour rencontrer Dieu.

Dans cette appréciation pour le
monde comme chemin de sainteté,
saint Josémaria a dû surmonter les
considérations théologiques qui
interprétaient le texte de 1 Jn 2,16 («



Tout ce qu’il y a dans le monde – la
convoitise de la chair, la convoitise
des yeux, l’arrogance de la richesse
») comme se référant non pas au
monde marqué par le péché, mais au
monde en tant que tel, le considérant
comme une source de péché et de
tentation ; et elles ajoutaient à cette
exégèse une sous-estimation de la
condition laïque par rapport à la
condition religieuse. Saint Josémaria
rejeta cette exégèse en évitant tout
mépris de l'état religieux : « Pour
d'autres âmes, ayant une vocation
différente, l'abandon du monde - 
contemptus mundi - et le silence de la
cellule ou du désert facilitent la
contemplation, mais pour nous, mes
enfants, le Seigneur ne nous
demande que le silence intérieur –
pour faire taire les voix de l'égoïsme
du vieil homme –, pas le silence du
monde : parce que le monde ne peut
ni ne doit pas se taire pour nous
» (Lettre 11 mars 1940, n.15 :
ILLANES , 2001, p. 123).



De cette affirmation du monde
comme lieu de rencontre du chrétien
avec Dieu, on peut distinguer deux
dimensions : la sanctification au sens
subjectif (le chrétien, et plus
précisément le laïc, comme sujet
sanctifié) et la sanctification au sens
objectif (le monde avec toutes les
œuvres et circonstances ordinaires).
Évidemment, la distinction n'est que
méthodologique. Il doit être clair
que, dans la vraie vie du chrétien, ces
dimensions se compénètrent
totalement.

a) Sanctification du chrétien :
dimension subjective. Cette section
vise à répondre à la question
suivante : qui est appelé à sanctifier le
quotidien ?

Celui qui cherche la sainteté dans la
vie ordinaire est avant tout un être
humain qui ne se définit pas
exclusivement par sa rationalité. De
plus, ce serait une fausse



sublimation, un spiritualisme qui
exprimerait une vision déformée du
christianisme (cf. Entretiens 113), de
se passer d'une « chose aussi
matérielle que mon corps [qui] a été
choisie par l'Esprit Saint pour y
établir sa demeure » (Entretiens 121).
Saint Josémaria aime donc à rappeler
que les saints ont été des êtres «
normaux : de chair et d’os comme toi
» (C 133), avec des faiblesses et des
tentations (cf. AD 20, AD 210 ; QCP
148) ; et, avec une expression forte, il
se réfère à l'amour entre un homme
et une femme, comme quelque chose
non pas simplement « toléré, à côté
des véritables activités de l'esprit
» (Entretiens 121), mais comme un
lieu privilégié pour ceux qui sont
appelés par Dieu à se marier pour
découvrir aussi dans l'amour
conjugal « un chemin divin
» (Entretiens 121).

De plus, cet homme, cette femme, de
chair et de sang, par sa libre capacité



et par son être personnel, entre en
relation avec d'autres hommes et
femmes, fait partie de la société et,
en son sein, remplit divers rôles,
assume différentes responsabilités,
s'occupe de diverses tâches. Il est
membre d'une famille - père, mère,
fils, etc. -, exerce une activité
professionnelle, essaie d'être un
citoyen responsable, choisit
d'adhérer à divers types
d'associations, selon ses envies ou ses
besoins. Et ainsi, « plongés dans le
courant circulatoire de la société
» (AD 120), « dans un laboratoire,
dans la salle d'opération d'un hôpital,
à la caserne, dans une chaire
d'université, à l'usine, à l'atelier, aux
champs, dans le foyer familial et au
sein de l'immense panorama du
travail, c'est là que Dieu nous attend
chaque jour. Sachez-le bien : il y a
quelque chose de saint, de divin, qui
se cache dans les situations les plus
ordinaires et c'est à chacun d'entre



vous qu'il appartient de le découvrir
» (Entretiens114).

Évidemment, cette découverte ne
peut se passer d'une vie de foi ; bien
plus, elle l'exige en prenant ainsi
conscience de la dignité de la
vocation chrétienne : « L'appel de
Dieu, le caractère baptismal et la
grâce font que chaque chrétien peut
et doit pleinement incarner la foi.
Chaque chrétien doit être un alter
Christus, ipse Christus, présent parmi
les hommes » (Entretiens 58). Par
conséquent, celui qui est appelé à
être saint au milieu des activités
quotidiennes, ne doit pas cloisonner
son comportement en différents
compartiments étanches, laissant de
côté la foi lorsqu'il se consacre au
temporel. Ce serait, pour saint
Josémaria, courir le danger d'une
double vie qu'il n'hésite pas à
qualifier de schizophrénie (cf.
Entretiens 114). Au contraire, la
fonction des laïcs au sein de l'Église



ou leur mission, comme le rappellera
aussi Vatican II, se concrétise en
élevant à Dieu ces réalités
temporelles, mondaines et
ordinaires, qui ne sont certes pas
rares et qui échappent aussi à la
mission de ceux qui sont consacrés à
Dieu et séparés du monde (cf. LG, 32,
44).

Saint Josémaria appelle les fidèles de
l'Opus Dei à assumer par vocation
l'appel à sanctifier l'ordinaire.
Concrètement, « se mettre au goût du
jour, comprendre le monde
moderne, est une chose naturelle et
instinctive, étant donné qu'ils vivent
aux côtés des autres citoyens et
qu'avec ces autres citoyens et au
même titre qu'eux ils créent ce
monde et contribuent à sa modernité
» (Entretiens 26). Pour cette raison,
les chrétiens doivent chercher la
solution aux problèmes temporels
fréquents dans leur travail et dans
leur vie quotidienne, en interpellant



leur propre conscience bien formée,
afin que, « au milieu des réalités
séculières en respectant leur
autonomie, mais en les traitant dans
un esprit et avec un amour qui sont
propres aux âmes contemplatives
» (Entretiens 22), ils offrent des
solutions concrètes pour l'action, en
pleine responsabilité et sans crainte
de la pluralité.

b) Sanctification de la vie ordinaire :
dimension objective. Cette section
répond à la question : en quoi consiste
le quotidien dont la sanctification est
recherchée ?

Dans le message de saint Josémaria,
la vie ordinaire est étroitement liée
au travail professionnel, mais aussi à
la vie familiale et sociale, dans
laquelle s'insère l'existence de
chaque personne.

Une première approche révèle que
saint Josémaria présente la vie
ordinaire dans les termes suivants : «



le vrai lieu de l'existence chrétienne
séculière » (Entretiens 113) est non
seulement le temple comme espace
sacré, mais aussi la vie ordinaire. Et
il ajoute : « Là où sont vos frères les
hommes, mes enfants, là où sont vos
aspirations, votre travail, vos
amours, là se trouve le lieu de votre
rencontre quotidienne avec le Christ.
C'est au milieu des choses les plus
matérielles de la terre que nous
devons nous sanctifier, en servant
Dieu et tous les hommes » (Entretiens
113).

Le chrétien doit donc donner un sens
positif à la matière et aux tâches
séculières et aimer le monde avec
tant de passion (cf. Entretiens 114),
que saint Josémaria en vient à «
parler d'un matérialisme chrétien
» (Entretiens 115). En effet, « puisque
le monde est sorti des mains de Dieu,
puisque Dieu a créé l'homme à son
image et à sa ressemblance et qu'Il
lui a donné une étincelle de sa



lumière, notre intelligence doit
s'attacher, fût-ce au prix d'un rude
effort, à dégager le sens divin qui
réside naturellement en toute chose
» (QCP 10).

Ce monde quotidien représente non
seulement le lieu de l'existence
séculière chrétienne selon des
coordonnées spatiales, mais aussi
selon des coordonnées temporelles :
tout le fortuit qui, peut-être
aujourd'hui plus que jamais, occupe
une grande partie de la vie humaine
y est donc accueilli. Les circonstances
familiales, sociales, professionnelles
et même économiques et politiques
apparaissent de manière
imprévisible et s'imposent avec leur
propre réalité. Nous sommes
tellement plongés dans le temporel
que le risque est d'« imaginer que
Dieu ne se trouve pas là, dans
l’activité de chaque instant, parce
qu’elle est tellement simple,
tellement ordinaire ! » (AD 313). C'est



pourquoi saint Josémaria ajoute : « si
nous admettons la petitesse et la
contingence des initiatives terrestres,
notre travail s’ouvre à l’espérance
véritable, qui élève toute tâche
humaine et qui la transforme en un
lieu de rencontre avec Dieu. Cette
tâche s’éclaire alors d’une lumière
d’éternité, qui chasse les ténèbres de
la désillusion » (AD 208).

Avec ces coordonnées, saint
Josémaria développe une ascétique
spécifique autour d'un thème déjà
évoqué : les petites choses. Il incite le
chrétien à les avoir toujours en
grande valeur (cf. C 826), à ne pas les
dédaigner (cf. C 819) ni les mépriser
(cf. C 816), à les faire par amour pour
qu'elles deviennent grandes (cf. C
813). En d'autres termes, le chrétien
qui cherche la sanctification dans ce
qui est ordinaire doit entreprendre
toute tâche ou activité avec la
volonté de l’achever le plus
parfaitement possible et jusqu'au



bout, en plaçant « les dernières
pierres » (cf. AD 55, AD 66) et en
offrant à Dieu ce travail comme Abel
a présenté à Dieu les fruits sans
défaut de sa récolte et les meilleurs
spécimens de son troupeau (cf. F 43).

Les moyens dont dispose le chrétien
pour faire une réalité de cette
sainteté autour du quotidien et plus
spécifiquement dans les petites
choses, seront donc le recours à la
prière et à la pratique de la
mortification, la lutte pour acquérir
les vertus humaines et surnaturelles,
la fréquence des sacrements, les
moyens de formation personnelle et
collective, etc. On peut donc ainsi
bien affirmer que « joies, tristesses,
espérances, chagrins, succès, échecs,
et jusqu’aux plus petits détails de
notre journée » (AD 245), constituent
cette matière de la lutte pour être
saints, pour plaire à Dieu notre Père.
Et ainsi, face au danger d'en rester à
un mépris de la routine propre à la



vie quotidienne (cf. AD 150), saint
Josémaria propose la persévérance
du bourricot à la noria qui, par son
travail répétitif, apporte à la terre
l'eau sans laquelle il ne peut y avoir
de fruits (cf. C 998) ; ou, pour
affronter les mille petits revers de la
journée (cf. AD 138), il nous rappelle
l'héroïsme des mères qui ne
marchandent pas leurs efforts dans
les jours pleins d'imprévus (cf. AD
134).

4. La transmission du message :
quelques expressions et
métaphores utilisées par saint
Josémaria

Saint Josémaria n'ignore pas que
toute cette doctrine est confrontée à
des dangers différents, non
seulement théoriques, mais de
nature plus pratique et existentielle,
en particulier le découragement
possible face à un idéal qui peut
apparaître, selon les cas, soit trop



banal, soit impossible atteindre. Pour
cette raison, il s’efforce tout
particulièrement de transmettre de
différentes manières - et aussi à
travers ce qu'il appelle « la
psychologie de l'annonce » - ce
message sur la valeur de l'ordinaire.
Son vaste travail sacerdotal, associé à
une culture littéraire et historique
très riche, a contribué à le diffuser «
avec le don des langues » à ses
interlocuteurs.

Bien que logiquement l'efficacité du
message soit principalement due à
des raisons d’ordre surnaturel, il
serait injuste de ne pas prêter
attention aux efforts de saint
Josémaria pour l'illustrer. Conscient
de vivre parmi des gens qui, parfois,
ont une culture qui apprécie
l'extraordinaire ou d’autres qui en
restent à la surface de ce qui advient,
il insiste pour inventer des
expressions et des métaphores qui
aident à souligner que « notre



extraordinaire à nous est ce qui est
ordinaire : l'ordinaire fait avec
perfection » (Lettre 24-III-1930 n. 12 :
ILLANES, « La vie ordinaire entre
insignifiance et héroïsme », in GVQ,
IV, p. 36). Grâce à cela, il nous a laissé
des ressources littéraires
particulièrement abondantes en
variété, d'une grande richesse
linguistique et très pédagogique dans
leur intention.

Les nombreuses épithètes utilisées
par saint Josémaria pour décrire les
circonstances quotidiennes sont
particulièrement frappantes. Il
renvoie par exemple aux « honnêtes
réalités quotidiennes », « aux
situations les plus courantes », à la «
vie familiale, professionnelle et
sociale pleine de petites réalités 
terrestres », aux « choses les plus 
visibles et matérielles », à « des
situations qui semblent les plus 
banales » (Entretiens 114), ou encore
à ce qui est « prosaïque » et « sans



transcendance » et aux « événements
les plus menus » (AD 285) (les 
italiques sont de l'auteur).

En dehors des métaphores et autres
formes littéraires d'une plasticité
particulière, en plus de certaines déjà
mentionnées, comme le bourricot à
la noria, il en existe bien d'autres.
Proposons ici une liste qui ne
prétend pas être exhaustive :

- La sainteté dans l'ordinaire
représente un défi pour ceux qui ont
des vues peu réalistes sur leurs
capacités (par défaut ou par excès).
Le danger est clair : des aspirations
que saint Josémaria n'hésite pas à
qualifier de « mystique du si », avec
un jeu de mots qui renvoie à la fois à
des aspirations infondées (« ojalá -
avec un peu de chance ») et à des
choses de peu de valeur (« hojalatera
-en fer blanc »). Et en tenant compte
de cela, il écrit : « Laissez donc les
rêves, les faux idéalismes, les



fantaisies, en un mot, ce que j'ai
coutume d'appeler la mystique du si
— ah ! si je ne m'étais pas marié, ah !
si je n'avais pas cette profession, ah !
si j'avais une meilleure santé, ah ! si
j'étais jeune, ah ! si j'étais vieux ! —
et, en revanche, tenez-vous-en à la
réalité la plus matérielle et la plus
immédiate, car c'est là que se trouve
le Seigneur » (Entretiens 116).

- Comme exemple littéraire de cette
attitude – en fait, comme un symbole
–, saint Josémaria se tourne vers un
protagoniste bien connu de la
littérature française, Tartarín de
Tarascon, d'Alphonse Daudet : « En
pensant à ceux d’entre vous qui, au
fil des années, se plaisent encore à
rêver, en des rêves vains et puérils,
comme ceux de Tartarin de Tarascon,
de chasser des lions dans les couloirs
de leur maison, où il n’y a tout au
plus que des rats et pas grand-chose
d’autre ; en pensant à ceux-là, dis-je,
j’ai envie de rappeler la grandeur



divine de l’accomplissement fidèle
des obligations habituelles de chaque
jour, faite des luttes qui remplissent
le Seigneur de joie et qu’Il est seul à
connaître avec chacun de nous » ( AD
8).

- Une métaphore particulièrement
parlante est celle qui décrit la
vocation chrétienne et la pertinence
de la vie quotidienne comme la tâche
de « convertir en alexandrins la
prose de chaque jour » (Entretiens
116), c'est-à-dire d'écrire en vers d'art
majeur – aussi parfois appelé «
poésie héroïque », en raison de la
thématique développée –, ce qui est
un genre de nature narrative et, en
ce sens, considéré comme de
moindre valeur littéraire.

- Terminons par une autre
expression qui fait allusion à la
capacité de convertir, avec la vie de
foi, ce qu'il y a de plus prosaïque en
quelque chose de valeur



transcendante. Dans plus d'une de
ses homélies, saint Josémaria fait
référence à un personnage bien
connu de la mythologie : « Tels le roi
Midas, qui changeait en or tout ce
qu’il touchait, vous pouvez
transformer tout l’humain en divin
» (AD 221). En effet, il s'agit d'une
fiction de portée universelle qui
reflète la capacité de transformer le
monde en ce qui remplit le cœur de
l'homme : dans le cas du roi Midas,
l'avidité de posséder de l'or ; dans le
cas du chrétien, l'ambition de
sanctifier le monde et le quotidien.

5. Dans la conjoncture
contemporaine actuelle

Aujourd'hui, il est impossible
d'ignorer la multitude d'événements
fortuits et imprévisibles qui
composent la vie de tout homme et
femme au milieu du monde. Notre
cosmos présente une large marge
d'indétermination. La culture,



comprise comme le fruit de l'acte
libre de l'être humain, occupe cette
place et se présente avec sa propre
autonomie, résultat du processus de
sécularisation qui définit la
modernité. Pour cette raison, dans
leur perception du social, les
hommes et les femmes
contemporains diffèrent de plus en
plus de la vision classique qui
comprenait la polis comme une
réalité naturelle, soumise à des
processus de génération et de
corruption ; et de la vision
médiévale, dans laquelle le
théocentrisme ne réussissait pas à
séparer ce qui appartenait à Dieu de
ce qui appartenait à César.

Dans ce cadre conceptuel, les
enseignements de saint Josémaria
sur la liberté dans le domaine
temporel et le pluralisme revêtent
une importance particulière pour
façonner la culture. Il se peut que
nous soyons dans un monde où il n'y



a pas de solutions uniformes ; et il y a
plus : nous sommes déjà dans le
domaine du pratique, où le concret et
le fortuit ont leur place et peuvent
être décisifs dans la prise de
décisions. Dans ce contexte, saint
Josémaria rappelle que les chrétiens
ne peuvent oublier que « chacun (...)
[œuvre] en toute liberté personnelle
[en] se formant une conscience
autonome (...). Naturellement,
comme chacun prend ses décisions
en toute autonomie dans sa vie
séculière, parmi les réalités
temporelles où il évolue, on trouve
fréquemment des options, des
jugements et des activités diverses :
On aboutit, en un mot, (...) à ce
pluralisme juste et nécessaire, qui est
une caractéristique essentielle du
bon esprit de l'Opus Dei et qui m'a
toujours paru la seule manière
correcte et ordonnée de concevoir
l'apostolat des laïcs » (Entretiens 19).



Le protagonisme que saint Josémaria
accorde à la liberté personnelle du
chrétien se situe dans la continuité
de cette vision des sciences sociales
qui, comme nous l'avons dit au
début, découvrent « ce quelque chose
d'humain » dans la vie quotidienne
et renforcent l'autonomie du
séculier. Mais la contribution de
saint Josémaria corrige un écart par
rapport à cette approche, qui affirme
l'autonomie du temporel entendu
comme quelque chose d'absolu, et
nie la condition de créées des
activités humaines. Son message
invite les chrétiens, en découvrant ce
qui est spécifiquement humain, à
découvrir aussi que tout ce qui est
humain trouve son origine en Dieu
qui, en créant le monde bon et en le
laissant entre les mains de l'homme
et de la femme, leur donne aussi la
possibilité de découvrir « quelque
chose de saint, de divin », qui réside
dans la réalité quotidienne et
matérielle elle-même : « Je vous



assure, mes enfants, que lorsqu'un
chrétien accomplit avec amour les
actions quotidiennes les moins
transcendantes, ce qu'il fait déborde
de transcendance divine » (Entretiens
116) . Il ne s'agit pas d'un ajout que
l'on « fait » à ce qui est ordinaire,
mais bien de la découverte, à l'aide
de la foi, d'une condition préalable
du temporel : affirmer sa relative
autonomie, c'est-à-dire reconnaître
Dieu créateur, et prendre en charge
de mener à bien le temporel non
seulement d'un point de vue humain,
en le développant avec perfection,
mais aussi d'un point de vue
surnaturel : en le sanctifiant. Le
chrétien ordinaire appelé par Dieu a
pour mission de « [restituer] à la
matière et aux situations qui
semblent les plus banales, leur sens
noble et originel, qu'on les mette au
service du Royaume de Dieu, qu'on
les spiritualise, en en faisant le
moyen et l'occasion de notre



rencontre continuelle avec Jésus-
Christ. » (Entretiens 114).

Pour cette raison, comme l'affirmait
en 1992 l'encore cardinal Ratzinger,
dans l'homélie qu'il prononça à la
messe d'action de grâces après la
béatification d'Escrivá de Balaguer : «
Josémaria Escrivá a secoué cette
apathie spirituelle des gens : non, la
sainteté n'est pas quelque chose
d'insolite mais une réalité habituelle
et normale pour tous les baptisés.
Elle ne consiste pas en exploits d'un
héroïsme imprécis et inaccessible,
mais elle a mille formes et peut être
réalisée dans n'importe quel état et
condition. C'est la normalité. Et elle
consiste en ceci : vivre la vie
quotidienne avec le regard posé sur
Dieu et la façonner avec l'esprit de la
foi » (CAPUCCI, 2009, p. 110). En effet
– et pour terminer avec une autre
belle image utilisée par saint
Josémaria dans l'homélie donnée sur
le campus de l'Université de Navarre



et directement liée à notre thème –,
c'est « sur la ligne de l'horizon, mes
enfants, [que] le ciel et le terre
semblent se rejoindre. Mais non, là
où ils s'unissent, en réalité, c'est dans
vos cœurs, lorsque vous vivez
saintement la vie ordinaire
» (Entretiens 116). Non sans raison,
Jean-Paul II, dans la sainte Messe
qu'il a célébrée le 6 octobre 2002 et
au cours de laquelle il a canonisé le
fondateur de l'Opus Dei, a pu le
définir en une phrase aussi brève
que riche de contenu, comme le «
saint de la vie ordinaire » (AAS, 1995,
p. 745).

Thèmes connexes : Contemplatifs au
milieu du monde ; Petites choses ;
Fidèles chrétiens ; Liberté en matière
temporelle ; Sainteté ; Sécularité ;
Travail, Sanctification du.

Bibliographie : AD 1-22, AD 294-316 ;
Entretiens 113-123 ; Pierpaolo
DONATI, « Senso e valore della vita



quotidiana », in GVQ, I, pp. 221-263 ;
Alfredo GARCÍA SUÁREZ 
Ecclésiologie, catéchèse, spiritualité,
Pampelune, EUNSA, 1998 ; José Luis
ILLANES La sanctification du travail.
Le travail dans l'histoire de la
spiritualité Palabra, Madrid, 2001
rev. et act. ID., « Œuvre écrite et
prédication de saint Josémaria
Escrivá de Balaguer », SetD, 3 (2009),
pp. 203-276 ID., « Contemplation et
action chrétienne dans le monde », in
José Luis ILLANES et al. Le chrétien
dans le monde. À l'occasion du
centenaire de la naissance du
bienheureux Josémaria Escrivá
(1902-2002). XXIIIe Symposium
international de théologie de
l'Université de Navarre, Pampelune, 
EUNSA, 2003, pp. 391-418 ID. Traité
de théologie spirituelle, Pampelune, 
EUNSA, 2007 Fernando OCÁRIZ 
Nature, grâce et gloire, Pampelune, 
EUNSA, 2001 ; Alvaro DEL PORTILLO,
« Sel, lumière et ferment. La tâche
des laïcs dans la mission de l'Église » 



Mundo Cristiano, 450 (1999), pp.
37-40, 45-48 ; Joseph RATZINGER, «
Homélie à la messe d'action de grâce.
Rome, 19-mai-92 », en Flavio
CAPUCCI Josémaría Escrivá, saint. 
L'itinéraire de la cause de
canonisation, Madrid, Rialp, 2009 ;
Martin RHONHEIMER 
Transformation du monde. L'actualité
de l'Opus Dei, Madrid, Rialp, 2006 ;
Pedro RODRÍGUEZ, « Une vie sainte
au milieu de la réalité séculière.
L'homélie de Saint Josémaria sur le
campus de l'Université de Navarre.
Sens et message », in Aimer
passionnément le monde, Madrid,
Rialp, 2007, pp. 36-75 ; Charles
TAYLOR Sources du moi. La
construction de l'identité moderne
Madrid, Paidós, 1996.

María Pía CHIRINOS
MONTALBETTI



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
vie-ordinaire-sanctification-de-la/

(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-vie-ordinaire-sanctification-de-la/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-vie-ordinaire-sanctification-de-la/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-vie-ordinaire-sanctification-de-la/

	VIE ORDINAIRE, SANCTIFICATION DE LA

