
opusdei.org

OBÉISSANCE

1. L'obéissance dans le contexte
de la famille et de la société
civile. 2. L'obéissance dans le
contexte de la communauté
ecclésiale. 3. La dimension
théologale de l'obéissance
chrétienne. 4. L'obéissance dans
la vie de saint Josémaria. 5. Le
chemin d'obéissance des
enfants de Dieu au milieu du
monde. 6. Obéissance, liberté et
responsabilité personnelle du
chrétien.

21/10/2023



1. L'obéissance dans le contexte de la
famille et de la société civile.

2. L'obéissance dans le contexte de la
communauté ecclésiale.

3. La dimension théologale de
l'obéissance chrétienne.

4. L'obéissance dans la vie de saint
Josémaria.

5. Le chemin d'obéissance des
enfants de Dieu au milieu du monde.

6. Obéissance, liberté et
responsabilité personnelle du
chrétien.

Le mot "obéissance" désigne l'action
d'obéir, c'est-à-dire de se conformer à
la volonté d'autrui ou de l'exécuter.
L'obéissance présuppose l'autorité de
celui qui commande, c'est-à-dire de



celui qui a le droit d’imposer ou de
conseiller une conduite et qui agit
dans le cadre de sa compétence. Et,
en ce qui concerne celui qui obéit,
l’obéissance présuppose qu'il exécute
ce commandement de manière
consciente et libre, car, si ce n'était
pas le cas – c'est-à-dire s'il fait ce
qu'un autre veut sous la pression
d'une violence physique ou morale –
on n’aurait pas affaire à un acte
d'obéissance, mais à un acte de la
volonté forcée. L'obéissance est, en
somme, un acte éminemment
interpersonnel, dans lequel celui qui
obéit fait sienne la volonté de celui
qui commande.

Mais le mot "obéissance" est
également utilisé pour désigner non
pas un simple acte, mais une vertu,
c'est-à-dire la qualité morale de celui
qui est prêt à obéir. La
compréhension de l'obéissance
comme vertu implique la référence à
la liberté, dont nous venons de



parler, mais aussi d'autres facteurs,
concrètement la bonté morale de ce
qui est commandé. Lorsque celui qui
commande impose une conduite
immorale, la réponse ne doit pas être
l'obéissance, mais, au contraire, le
refus d'exécuter cette action et, en
allant plus loin, de mettre les moyens
pour aider celui qui voulait l’imposer
à changer sa façon de penser, ou du
moins à cesser d'essayer d'imposer
cette conduite aux autres.

Saint Josémaria nous transmet une
doctrine théologique, spirituelle et
pastorale sur cette vertu, vécue,
méditée, prêchée et diffusée à partir
de son expérience chrétienne et de
son appel à se sanctifier au milieu du
monde. D'où son ton empreint de
vitalité. Pour la présenter, nous
allons d'abord évoquer les aspects
anthropologiques de l'obéissance,
puis les aspects théologiques et enfin
présenter quelques aspects
complémentaires.



1. L'obéissance dans le contexte de
la famille et de la société civile

L'homme est un être social par
nature : il naît dans une
communauté (la famille) et c'est dans
ce contexte, et dans celui de la
société civile, qu'il grandit et se
développe. Les enfants ont besoin de
leurs parents non seulement pour
leur alimentation corporelle, mais
aussi pour façonner leur
personnalité et acquérir les
connaissances et les valeurs qui leur
permettront d'affronter les étapes
ultérieures de leur vie. D'où la
responsabilité des parents, mais
aussi celle des enfants qui doivent
reconnaître l'autorité de leurs
parents et se laisser guider par eux,
c'est-à-dire obéir (cf. QCP 22-23 &
27-29).

L'obéissance est appelée à être
présente non seulement dans
l'enfance et la prime jeunesse, mais



tout au long de la vie ; non seulement
dans la famille, mais dans de
nombreuses autres sphères. L'idéal
auquel l'être humain doit aspirer est
de devenir une personne mûre en
caractère et en jugement (cf. Chemin,
Prologue et chapitre Caractère), mais
il n’est pas de devenir un être isolé
des autres, enfermé dans sa propre
façon de penser et d'agir. L'homme
est essentiellement un être social et
relationnel. Une vie humaine digne
de ce nom implique la conscience des
dimensions sociales de la personne,
de l'importance de la société non
seulement comme source de biens
permettant de satisfaire ses propres
besoins, mais surtout comme sphère
dans laquelle la personne se
développe et se réalise dans les
relations avec les autres, dans
l'amitié, dans la participation aux
tâches communes, dans la solidarité.

Tout cela sans oublier que la société
humaine implique pluralité des



fonctions et des tâches, et diversité
de ceux qui la composent ; elle
implique en outre structuration,
ordre, hiérarchie, autorité. Et donc
obéissance : « Hiérarchie. – chaque
pièce à sa place –. Que resterait-il
d’un tableau de Vélasquez, si chaque
touche de couleur s’en allait à son
gré, si chaque fil de la toile cédait, si
chaque bout de bois du châssis se
détachait des autres ? » (C 624).
L'obéissance – avec ses multiples
manifestations au sein de la famille,
dans l'exercice de la vie
professionnelle, dans la vie
relationnelle et dans les autres
sphères de la société civile –
présuppose, de la part de celui qui
obéit, la conscience de sa propre
responsabilité ; mais aussi – et même
avant tout et préalablement – une
attitude de service du bien commun
de la part de celui qui commande,
ainsi que l'existence d'un ordre juste
dans la société. Si cette attitude et cet
ordre juste faisaient défaut,



l'obligation d'obéir pourrait être mise
entre parenthèses et se transformer
en une invitation à résister et à
modifier cet ordre auquel aucune
personne noble, et encore moins un
chrétien, ne peut rester indifférent,
car « un homme ou une société qui
demeure passif devant les
tribulations ou les injustices, qui ne
s'efforce pas de les soulager, n'est pas
à la mesure de l'amour du Cœur du
Christ » (QCP 167).

L'obéissance, la véritable et pleine
obéissance – exercice de vertu –
implique sens de la justice, esprit de
service et de docilité, c'est-à-dire
disponibilité à faire ce qui a été
justement commandé. Et elle
implique également l'humilité, la
reconnaissance des limites de sa
propre intelligence – aucun être
humain ne possède la totalité des
connaissances, qu’elles soient
spéculatives ou pratiques – et, par
conséquent, elle implique aussi



ouverture d’esprit pour écouter les
autres et admettre qu'il y a d'autres
personnes qui peuvent justement
donner des conseils et même des
ordres. Ainsi, l'obéissance s'oppose à
l'égoïsme : « Il est incroyable que l'on
puisse être si heureux en ce monde
où beaucoup s'entêtent à vivre
tristement, car ils poursuivent leur
égoïsme, comme si tout s'achevait ici-
bas ! — Ne sois pas de ceux-là...,
corrige-toi à chaque instant ! » (S
296). « Tu es seul..., tu te plains...,
tout t'ennuie. — C'est parce que ton
égoïsme t'isole de tes frères, et que tu
ne te rapproches pas de Dieu » (S
709). Et, avec l'égoïsme, l'orgueil : « si
l'obéissance ne te donne pas la paix,
c’est que tu es orgueilleux » (C 620).

Elle requiert donc une série de
caractéristiques ou de propriétés que
saint Josémaria se plaisait à
énumérer : sincère, sans réticences
ni commentaires excessifs ; attentive,
ce qui signifie "écouter" ; intelligente,



mettant ses propres connaissances et
sa capacité d'initiative au service de
l'exécution de ce qui est commandé ;
prompte, sans retard inutile ni
atermoiements ; confiante ; intègre,
etc. (cf. QCP 17 & 42, où il se réfère à
l'exemple de saint Joseph ;C 616, 619,
623 & 627 ; F 231 ; S 379, 380, 572 &
578).

Les traités d'éthique et de théologie
morale ont largement abordé les
différentes questions liées à
l'obéissance, que ce soit en référence
à cette vertu, ou en parlant de la
justice et des vertus sociales dans
leur ensemble, en analysant la
nature et le fondement des lois, en
considérant les droits et les devoirs
de l'individu en tant qu'être social,
etc. Ils ont ainsi élaboré une doctrine
large, complétée par une casuistique
variée (dans quels cas il est licite de
ne pas obéir à un commandement,
quand peut-on – et même doit-on –
avoir recours à l'objection de



conscience...). Bien que les
références à ces questions ne
manquent pas dans la prédication de
saint Josémaria, il ne semble pas
nécessaire ici d'entrer dans leur
examen détaillé ; nous pouvons donc
nous limiter aux principes généraux
déjà esquissés.

2. L'obéissance dans le contexte de
la communauté ecclésiale

« Le bon vouloir de Dieu a été que les
hommes ne reçoivent pas la
sanctification et le salut séparément,
hors de tout lien mutuel ; il a voulu
en faire un peuple qui le connaîtrait
selon la vérité et le servirait dans la
sainteté » (Lumen Gentium, 9). Le
fruit de cette volonté divine est
l'Église, signe et sacrement d'un salut
destiné à l'humanité. Incorporé à
l'Église par le Baptême, le chrétien,
homme ou femme, grandit au sein de
la communauté chrétienne, où il a
accès à la parole de Dieu et à ces



sources de vie que sont les
sacrements. L'Église est, comme le
rappelle également le document
susmentionné (cf. Lumen Gentium,
11), une communauté organice
structa, organiquement structurée,
avec une configuration qui, à partir
de la distinction entre le sacerdoce
commun (sacrement du Baptême) et
le sacerdoce ministériel (sacrement
de l'Ordre), comprend une diversité
d'institutions surgies de l'action de
l'Esprit Saint et de développements
historiques. Dans l'Église, il y a donc
une égalité et une fraternité
radicales, et en même temps une
autorité, une hiérarchie. Et donc
l'obéissance.

L'enseignement de saint Josémaria
s'appuie ici sur un principe
fondamental : la reconnaissance
sincère de l'aide que l'Esprit Saint
apporte à l'Église et, par conséquent,
la nécessité d'agir à tout moment
avec une attitude de foi. C'est



pourquoi, plus que de simple
obéissance, il parle d'amour, d'unité,
de fidélité filiale : « Quelle joie que de
pouvoir dire du tréfonds de mon
âme : j’aime ma mère, la sainte
Église ! » (C 518) « Ce cri – serviam ! –
exprime la volonté de “servir” très
fidèlement l’Église de Dieu, au prix
même de tes biens, de ton honneur et
de ta vie » (C 519).

Pour rendre plus concret ce
qu'implique l'obéissance dans
l'Église, nous pouvons signaler deux
domaines fondamentaux :

a) Tout d'abord, l'obéissance de la foi
(cf. Rm 10, 16), l'acceptation, en s’y
soumettant, de la foi transmise par
l'Église et, en elle, par le magistère
exercé par les évêques et en
particulier par le Pontife romain. Il
s'agit d'une véritable obéissance, car
le contenu ou l'objet de la foi
transcende la raison humaine, et
exige donc une adhésion profonde et



confiante au magistère ecclésiastique
(S 275 ; F 133 & 581). En revanche,
cela transcende le concept
d'obéissance, car il ne s'agit pas
d'abandonner sa propre volonté à
celle d'un autre, mais d'accueillir un
témoignage et, ce faisant, de s'ouvrir
à la vérité que ce témoignage
véhicule, en se laissant remplir de la
"lumière", de la "splendeur", de la
"certitude", de la "chaleur" que la foi
implique (cf. C 575).

b) Mais l'Église a reçu du Christ non
seulement la mission de transmettre
la vérité révélée, mais aussi celle de
guider le chrétien, d'orienter sa
conduite pour qu'il accomplisse tout
ce que le Christ a ordonné (cf. Mt 28,
30). Il y a donc, dans la vie de l'Église,
des commandements et des
préceptes (la Messe dominicale, par
exemple), que le chrétien est appelé à
suivre et à accomplir
"fidèlement" (cf. C 522), et il y a aussi
des conseils (comme la pratique de



certaines dévotions par exemple) qui
doivent être reçus et considérés avec
l'attention et la docilité que leur
origine exige. La discipline
ecclésiastique est, en outre, ample et
laisse une grande part à l'initiative
individuelle pour tout ce qui
concerne la recherche de la sainteté
et l'exercice de l'apostolat auquel
tout chrétien est appelé en raison de
son baptême.

À l'intérieur de l'Église, tantôt comme
effet d'une inspiration spéciale de
l'Esprit Saint, tantôt comme fruit de
l'initiative de personnes ou
d'institutions particulières, il existe
de nombreuses institutions à but
apostolique, éducatif, social, etc. qui,
dans un domaine ou un autre,
réalisent la mission de l'Église ou y
contribuent. Toutes ces institutions
ont, de manière plus ou moins
détaillée selon les cas, une structure
de gouvernement qui implique des
relations de décision et d'obéissance.



Dans les chapitres de Chemin et 
Sillonque saint Josémaria consacre à
l'obéissance, il y a plusieurs points
qui font référence à cette réalité.
Citons-en trois qui nous semblent
significatifs : « Dans les travaux
d’apostolat, il n’est pas de petite
désobéissance » (C 614) ; « Celui qui
est à la tête ne donne pas l’exemple ?
… Quel dommage ! — Mais lui obéis-
tu pour ses qualités personnelles ? …
Ou bien traduis-tu à ta convenance
les mots de saint Paul, obedite
præpositis vestris, obéissez à vos
supérieurs, en y interpolant quelque
chose comme : à condition que le
supérieur ait des qualités qui me
plaisent ? » (C 621, citant He 13,17) ; «
Tu n'aimes pas l'obéissance si tu
n'aimes pas vraiment l'ordre que l'on
te donne, si tu n'aimes pas vraiment
ce qu'on t'a commandé » (S 375).

3. La dimension théologique de
l'obéissance chrétienne



Ce qui a été dit ci-dessus est sans
aucun doute important, mais si nous
devions nous arrêter là, nous
resterions à la surface de ce que la
foi chrétienne dit de l'obéissance. Le
fait fondamental, et on pourrait dire
spécifique, du message chrétien sur
la vertu d'obéissance est lié à la
révélation de l'amour de Dieu pour
les hommes, à la proclamation de sa
paternité, de son attention pour la
créature humaine qu'il accompagne
avec l'amour d'un Père dans toutes
les circonstances de sa vie. La
conscience de cette paternité, et de la
filiation correspondante, conduit le
chrétien à assumer sa propre
existence en sachant qu'il peut
affronter chaque moment, chaque
tâche, en la vivant dans la conscience
de la proximité amoureuse de Dieu,
et donc avec une attitude d'amour,
d'adoration, d'obéissance, de désir
d'accomplir la volonté divine à
chaque instant.



La vertu d'obéissance acquiert ainsi
les caractéristiques d'une vertu
générale (S.Th., I-II, 9-104), une vertu
qui se réfère avant tout à ce que
détermine l'autorité de l'Église, à
ceux qui ont la fonction de
gouvernement dans les diverses
sphères de la société civile, à la
totalité de l'existence. En effet,
comme l'écrit saint Paul, « il n’y a
d’autorité qu’en dépendance de Dieu,
et celles qui existent sont établies
sous la dépendance de Dieu ; si bien
qu’en se dressant contre l’autorité,
on est contre l’ordre des choses établi
par Dieu » (Rm 13, 1-2) ; ce qui
implique une obéissance également
intérieure, « non seulement pour
éviter la colère, mais encore pour
obéir à la conscience » (Rm 13, 5). À
condition, bien sûr, que le
commandement réponde à la justice
et ne s'oppose pas à la volonté de
Dieu, puisque « Il faut obéir à Dieu
plutôt qu’aux hommes » (Actes 5, 29).
L'obéissance est, en ce sens, une



vertu générale, puisqu'elle nous
pousse à vivre de telle manière que «
toujours et en tout » (C 287) nous
cherchions à plaire à Dieu, à faire sa
volonté, quelle que soit la manière
dont elle se manifeste à nous. D'où
l'exclamation que nous trouvons
dans Forge : « Que l’on puisse dire de
ta vie que ce qui la distingue, c’est
d’”aimer la Volonté de Dieu” » (F 48),
car dans l'identification avec la
volonté divine se trouve la pleine
réalisation de la personne humaine,
et la source du bonheur qui, initié
dans la vie terrestre, débouche sur
l'éternité.

Cette compréhension théologale de
l'obéissance est complétée, chez saint
Josémaria, par deux considérations
fondamentales. En premier lieu, la
conscience de la dignité de la
personne humaine, non seulement
créature, mais enfant de Dieu. D'où
une forte insistance sur le rapport
entre obéissance et liberté : il n'y a



pas de véritable obéissance sans
liberté, et la liberté se réalise par
rapport au bien et, par conséquent,
inclut l'obéissance lorsque c'est par
le commandement que le bien se
manifeste. « Il nous faut estimer
spécialement l'obéissance. Je suis très
attaché à la liberté, et c'est
précisément pour cela que j'aime
tant cette vertu chrétienne. Nous
devons nous sentir enfants de Dieu et
vivre avec le désir d'accomplir la
volonté de notre Père ; réaliser les
choses en fonction du vouloir de
Dieu, parce que nous en avons envie –
la raison la plus surnaturelle qui soit
» (QCP 17). « L'esprit de l'Opus Dei,
esprit que je m'efforce de pratiquer
et d'enseigner depuis plus de trente-
cinq ans, m'a fait comprendre et
aimer la liberté personnelle. Lorsque
Dieu Notre Seigneur accorde sa grâce
aux hommes (...) c'est comme s'Il leur
tendait la main, une main paternelle,
pleine de force et, surtout, remplie
d'amour ; en effet, Il vient nous



chercher un par un, en nous
considérant comme ses filles et ses
fils, et Il connaît notre faiblesse. Le
Seigneur attend que nous fassions
l'effort de prendre sa main, cette
main qu'Il met à notre portée : Dieu
nous demande un effort, effort qui
est la preuve de notre liberté. Et pour
pouvoir le réaliser nous devons être
humbles, nous devons nous
considérer comme des petits enfants
et aimer l'obéissance bénie avec
laquelle nous répondons à la
paternité bénie de Dieu » (ibidem ; cf.
AD 28-31). L'obéissance, et
l'obéissance délicate, jusque dans les
détails, n'est pas un signe de servilité
et d'immaturité, mais au contraire de
"maîtrise", d'une maîtrise de sa
propre liberté, l'ordonnant au
service, à l'amour et au don de soi
(cf. QCP 19 & 173).

La considération de l'obéissance
comme fruit d'une liberté consciente
de son ordination au bien, avec tout



ce que cela implique, est complétée
par la référence à l'identification au
Christ, qui fait de l'obéissance
chrétienne une partie du mystère de
la rédemption. « Le Christ, pour
accomplir la volonté du Père,
inaugura le Royaume des cieux sur la
terre, tout en nous révélant son
mystère et, par son obéissance,
effectua la rédemption » (Lumen
Gentium, 3). En effet, Dieu, dans sa
sagesse et sa bonté infinies, a créé les
hommes et décrété de les élever pour
qu'ils participent à la vie divine ; et,
comme ils avaient péché en Adam, il
ne les a pas abandonnés au pouvoir
de la mort, mais il a réalisé son plan
selon une modalité rédemptrice qui
passe par le don de soi amoureux et
obéissant jusqu’à la mort de son
propre Fils, en oblation salvifique
pour tous les hommes (cf. Rm 5, 19).
Ainsi, depuis son entrée dans le
monde (cf. He 10, 5) jusqu'à sa mort
(cf. Ph 2, 8), la vie du Christ est
marquée par une obéissance filiale



née de son amour du Père (cf. Jn 4,
34). C'est dans cette réalité que se
trouvent l'origine et le fondement de
l'obéissance en tant que vertu
chrétienne : dans l'identification
libre, aimante et confiante avec le
Christ et, dans le Christ, avec la
volonté rédemptrice de Dieu le Père.

Ces réalités constituent l'humus des
enseignements de saint Josémaria
sur l'obéissance. Nous les
commentons ci-après en glosant ses
caractéristiques.

a) Trinitaire et historico-salvifique

Pour saint Josémaria, l'obéissance ne
se fonde pas sur des raisons
humaines, même si celles-ci, comme
l'efficacité, l'ordre, la discipline, ou
même l'abnégation ou l'amour lui-
même, sont reconnues et estimées
dans toute leur valeur, mais sur des
motivations théologiques, dérivées
du cadre trinitaire et de l'histoire du
salut dans lequel l'Écriture situe le



sens et la portée de l'obéissance. Ce
sont des raisons qui s'enracinent
dans la foi au Christ : « Le Verbe
descend du Ciel et prend notre chair,
marquée de ce sceau merveilleux de
la liberté dans la soumission » (AD
25) et, quand son heure est venue, «
Il [s’abaisse], devenant obéissant
jusqu’à la mort, et la mort de la croix
» (Ph 2,8), afin d'accomplir le plan du
Père. Le Christ Rédempteur obéit
filialement et amoureusement, avec
le désir de restituer au Père la gloire
endommagée par l'offense de
l'homme, et d'offrir ce salut qui était
perdu. Le Christ devient ainsi le pont,
l'aqueduc par lequel l'Amour de Dieu
se répand à l'intérieur des cœurs qui,
ranimés par la charité et répondant à
la grâce de l'Esprit Saint, apprennent
à obéir en suivant les traces du Verbe
incarné (cf. QCP 84). Dans cette
réponse humaine, initiée au moment
du fiatobéissant de Marie (cf. QCP
173 ; AD 25), le mystère de Jésus
obéissant devient en quelque sorte



présent, contribuant ainsi avec Lui à
la gloire de Dieu et au salut de
l'humanité. C'est à partir des données
de l'éternel projet créateur et
rédempteur de la Trinité, et de son
économie dans l'histoire du salut à
travers les missions du Fils et de
l'Esprit Saint, que saint Josémaria
éclaire la logique de cette vertu.

b) christocentrique

La prédication du fondateur de
l'Opus Dei s'inspire constamment du
texte évangélique, amenant son
interlocuteur à imiter et à fréquenter
personnellement le Christ. Son
discours adopte toujours une
perspective christocentrique, dans
laquelle l'obéissance est connotée
par deux caractéristiques
inséparables : son profil
christologique et son potentiel de
configuration au Christ.

La première est fondée sur un fait
biblique central : le Christ a obéi.



L'obéissance chrétienne a pour
modèle le Fils de Dieu qui s'est fait
homme et a secondé par sa vie
l'accomplissement du projet
salvateur du Père. Deux textes du
Nouveau Testament reviennent le
plus souvent dans sa prédication :
Pour saint Josémaria, l'obéissance
caractérise l'existence du Christ de
façon si centrale qu'elle acquiert la
catégorie de synthèse biographique :
« Les Saints Évangiles nous ont
transmis une autre biographie de
Jésus, résumée en trois mots latins,
qui nous donnent la réponse : erat
subditus illis, il leur obéissait (Lc 2,
51) » (QEP 17). Tout l'arc de la vie
terrestre du Fils de Dieu, depuis son
entrée dans le monde par
l'Incarnation (Lc 1, 26) jusqu'à ce
qu’Il remette son esprit sur la Croix
(Ph 2, 8), reste sous le signe de
l'obéissance filiale, de l'adhésion
amoureuse et complète à la volonté
de Dieu. Dans cette perspective, sur
fond de scène du Calvaire, les années



d'enfance et de jeunesse du Christ,
son obéissance cachée à Nazareth,
sont particulièrement lumineuses et
éloquentes : « Considérons de
nouveau l'exemple du Christ : Jésus
obéit et Il obéit à Joseph et à Marie.
Dieu est venu sur terre pour obéir,
pour obéir aux créatures » (QCP 17).
La soumission du Fils aux plans de
Dieu pendant tout le temps de sa vie
"ordinaire" apparaît, dans sa sobre
normalité, chargée d'un sens
salvifique qui se révèle pleinement
sur le Golgotha : « Par son
anéantissement, par sa simplicité,
par son obéissance, par la
divinisation de la vie courante et
vulgaire des créatures, le Fils de Dieu
s'est rendu vainqueur » (QCP 21).

Le deuxième trait – la potentialité de
configuration au Christ – indique que
le Christ obéissant, pleinement
identifié par amour à la volonté de
son Père, n'est pas seulement un
simple exemple, mais un modèle que



le Maître intérieur – l'Esprit Saint –
reproduit dans la vie du chrétien
avec la collaboration de sa liberté.
Sur ce chemin d'identification au
Christ, de "christification" (cf. Camino
Edicion Critico Historica, p. 268), qui
est le chemin de la sainteté,
l'obéissance a une fonction spéciale
de "christo-configuration" : elle nous
incline à incorporer notre propre
volonté dans l'adhésion amoureuse
et filiale du Christ à la volonté de son
Père. Nous la comprenons donc
comme la vertu « avec laquelle nous
répondons à la paternité bénie de
Dieu » (QCP 17) ; et, par conséquent,
avec une attitude de fils, et non
d'esclaves ; avec une attitude pleine
de maîtrise de soi et d'amour, et non
de servilité.

Sans l'obéissance, il ne peut y avoir
de suivi authentique du Christ ni de
pleine identification à Lui, puisque
son être de Fils se manifeste
précisément comme une adhésion



amoureuse au Père. L'obéissance est
donc une vertu centrale,
éminemment positive et féconde, qui
reproduit mystérieusement dans le
chrétien le cœur même du mystère
du Christ, son oui filial et complet à
Dieu le Père. « Il faut mourir à soi-
même, pour renaître à une vie
nouvelle. Car c'est ainsi que Jésus a
obéi jusqu'à la mort sur la Croix, 
mortem autem crucis. Propter quod et
Deus exaltavit illum (Ph 2, 8). Et c'est
pourquoi Dieu l'a exalté. Si nous
obéissons aux volontés de Dieu, la
Croix sera, pour nous aussi,
résurrection, exaltation. La vie du
Christ s'accomplira en nous pas à pas
» (QCP 21).

c) Filiale et fondée sur la foi,
l'espérance et l'amour.

L'invitation constante de saint
Josémaria à regarder et à s'identifier
au Christ, le Fils obéissant du Père,
s'accompagne de cette autre



invitation : l'appel à vivre une «
obéissance soumise à la volonté de
Dieu » (QCP 19). C'est une disposition
stable, une ouverture sans défenses,
une adhésion radicale et complète à
la volonté divine qui doit jaillir du
cœur des enfants de Dieu. La vie du
Christ n'avait « d'autre sens que
d'obéir à la volonté de Dieu » (QCP
21), et il doit en être de même dans la
vie du chrétien.

Ce mouvement filial qu’implique la
vertu chrétienne d'obéissance
s'oppose, chez saint Josémaria, à la
passivité autant qu'à l'effort
volontaire. Elle est toujours le fruit
de son lien avec les axes de toute vie
chrétienne : les vertus théologales et
les dons de l'Esprit Saint (cf. QCP 43).
Comme le soulignait son premier
successeur à la tête de l'Opus Dei,
saint Josémaria « aimait l'obéissance
parce qu'il la voyait en relation avec
les vertus les plus importantes : de la
foi à la charité, de l'humilité à la



simplicité » (in Del Portillo, 1993, p.
197). L'obéissance se fonde sur les
vertus qui accompagnent la vie de la
grâce et, en synergie avec elles, elle
caractérise l’agir des enfants de Dieu.
La vertu apparaît ainsi fermement
enracinée dans la vie théologale et
porte le sceau et le dynamisme de
son empreinte surnaturelle.

Pour saint Josémaria, la vie
chrétienne se tisse avec les fils de
fibres humaines et divines : la
volonté d'un fils qui, comme celle du
Christ, est liée à celle de Dieu son
Père. Dans cette communion des
volontés, l'inclination propre à
l'obéissance joue un rôle clé. Certes,
la réponse filiale – obéissante – du
chrétien à la volonté de Dieu le Père
exige sacrifice, don de soi et, parfois,
renoncement. Cependant, la source à
laquelle s'alimente cette réponse ne
réside pas dans le sacrifice ou le
renoncement – bien que ceux-ci
soient nécessaires – mais dans



l'amour, et donc dans les vertus
théologales et dans l'action de l'Esprit
Saint qui suscite l'harmonie – qui est
"docilité" (QCP 130) – avec la volonté
divine. Dieu lui-même, en somme,
rend possible la réponse filiale et
libre – obéissante – à ses plans.

L'obéissance naît d'une foi humble et
docile, pleine de confiance en Dieu, à
la fois proactive et soumise (cf. QCP
42), parce que, comme le disait saint
Josémaria avec une expression
imagée, la volonté divine « ne se
manifeste pas avec fracas » (QCP 17).
En fait, « Il arrive en effet au
Seigneur de suggérer son vouloir
comme à voix basse, tout au fond de
la conscience : il faut alors L'écouter
avec attention, pour percevoir cette
voix et Lui être fidèles. Mais, bien
souvent, c'est à travers les autres
qu'Il nous parle, et il peut arriver que
la vue de leurs défauts, ou l'idée que
peut-être ils ne sont pas bien
informés, ou qu'ils n'ont pas compris



toutes les données du problème, soit
pour nous comme une invitation à ne
pas obéir » (ibidem). L'obéissance
surmonte ces difficultés en s'ouvrant
à la volonté de Dieu que le regard de
la foi – la "vision surnaturelle" – nous
amène à reconnaître comme Père, de
sorte que l'obéissance se configure
selon sa propre forme, reproduisant
la physionomie que la réponse
d'amour a revêtue dans le Christ : le
service de son Père et de tous les
hommes. « Car l'Amour ne demande
pas de droits : ce qu'il veut, c'est
servir. C'est le Seigneur qui, le
premier, a parcouru ce chemin avec
amour. Jésus, comment as-tu obéi ?
(...). Il faut sortir de soi-même, se
compliquer la vie, la perdre par
amour de Dieu et des âmes » (QCP
19). L'obéissance se construit aussi
sur l'espérance, car le chrétien sait
que sa réponse filiale à Dieu – même
si elle comporte de la souffrance – lui
permet d'entrevoir, déjà ici-bas, le
triomphe définitif du Christ : « si



nous avons imité le Christ en faisant
le bien – en obéissant et en portant la
croix malgré nos misères –, nous
ressusciterons comme le Christ : 
surrexit Dominus Vere, qui est
vraiment ressuscité (Lc 24, 34) » (QCP
21). Et enfin elle se construit sur
l'amour, puisque « le secret pour
donner du relief aux choses les plus
humbles, voire les plus humiliantes,
c’est d’aimer » (C. 418) ; « Tu me
demandes quel est le fondement de
notre fidélité ? — À grands traits, je
te dirais qu’elle repose sur l’amour
de Dieu, qui nous fait surmonter tous
les obstacles: l’égoïsme, l’orgueil, la
fatigue, l’impatience… » (F 532).

Pour saint Josémaria, l'obéissance
chrétienne s'enracine dans la vie
théologale et s’y forge, rendant le
chrétien capable de vivre sur terre
d'une manière nouvelle – divine – :
placé filialement et avec confiance
devant un Père qui le cherche
personnellement et attend à chaque



instant la réponse à son projet
d'amour ; avec la certitude joyeuse et
sereine – soutenue par la promesse
divine – qu'avec sa grâce, il
ressuscitera avec le Christ s'il accepte
jusqu'au bout la volonté
bienveillante, mais aussi exigeante,
de Dieu. C'est pourquoi le chrétien se
tourne toujours vers le Christ. Et
aussi vers Marie, parce que la vie de
la Mère de Dieu, et celle de son époux
saint Joseph, est la réalisation la plus
achevée de cette obéissance qui a le
Christ comme source et modèle
(cf.QCP 41-43 & 173).

4. L'obéissance dans la vie de saint
Josémaria

« Comme des enfants qui obéissent
» (1 P 1, 14) fidèlement : tel fut Saint
Josémaria. Toute sa biographie a été
marquée par l'obéissance, de sorte
que sa vie est inséparable de ses
enseignements, et constitue un
témoignage de premier ordre et un



critère herméneutique de ce que ces
enseignements contiennent. À partir
du 2 octobre 1928, l'obéissance de
saint Josémaria s'est forgée comme
une recherche patiente, une écoute
attentive et confiante, une
acceptation aimante et une
correspondance filiale au charisme
et à la mission que Dieu lui avait
révélés et confiés. Dès lors, il se
consacre entièrement à la mission
divine (cf. AVP, I, p. 308 et suivantes).

C'est pourquoi son obéissance est
particulièrement évidente dans
l’accueil, le déploiement et la
réalisation du charisme
fondationnel, ainsi que dans sa
traduction canonique. Comme le
soulignent les spécialistes du
parcours juridique de l'institution, la
soumission filiale du fondateur au
projet divin signifiait, d'une part, «
un effort de cohérence avec
l'inspiration originelle, comme
fidélité à une lumière initiale qui



déployait progressivement ses
potentialités », et, d'autre part, « elle
impliquait (...) beaucoup plus : se
laisser remplir du don reçu,
l'incarner dans sa propre existence,
le transmettre aux autres, le
défendre face aux incompréhensions
possibles et réelles. Et tout cela, sans
se refermer sur soi-même, mais, au
contraire, en s'ouvrant à toute
l'Église, en se laissant juger par Elle,
car c'est seulement dans l'Église qu'il
y a une garantie de vérité, et c'est
seulement dans et par l'Église que
toute mission chrétienne concrète
peut atteindre son but » (cf Itinerario
Juridico del Opus Dei, p. 15).

C’est dans sa réponse au plan de Dieu
que saint Josémaria a placé l'unique
aspiration de sa vie. Avec une image
familière, il disait : « Seigneur, ton
petit âne veut mériter qu’on l’appelle
celui qui aime la volonté de Dieu
» (Notes intimes, nº 711, 28 avril
1932 : in AVP, II, p. 531). Ce désir



constitue à tel point le fil conducteur
de toute son existence que, chez lui,
vie et obéissance à la vocation-
mission divine s'entremêlent et se
confondent. Dans cette unité
inséparable, il a aussi formé de
nombreux chrétiens et les fidèles –
prêtres et laïcs – de l'Opus Dei (cf. Del
Portillo, 1993, pp. 197-199).

5. Le chemin d'obéissance des
enfants de Dieu au milieu du
monde

Conformément au chemin
fondationnel et à la proclamation de
la vocation universelle à la sainteté
et à l'apostolat que le charisme
fondationnel implique, saint
Josémaria a rappelé que la sphère
dans laquelle Dieu appelle le
chrétien ordinaire à suivre le Christ
est le monde, là où il existe, vit et agit
couramment. C'est là que nous
trouvons le lieu théologique – et pas
seulement sociologique – dans lequel



Dieu attend des personnes une
réponse libre et obéissante à son
plan de salut (cf. Entretiens 114). Le
chemin de sainteté – et donc
d'obéissance – du chrétien ordinaire,
à l'imitation de ce que fut
l'obéissance du Christ dans ses
années de vie cachée, passe par les
conditions ordinaires de son
existence dans le monde (cf. QCP
20-21). « Depuis 1928, j'ai clairement
compris que Dieu désire que les
chrétiens prennent pour exemple la
vie du Seigneur tout entière. J'ai
compris tout spécialement sa vie
cachée, sa vie de travail courant au
milieu des hommes : le Seigneur
veut, en effet, que beaucoup d'âmes
trouvent leur voie dans ces années
de vie cachée et sans éclat. Obéir à la
volonté de Dieu est toujours, par
conséquent, sortir de son égoïsme ;
mais cela ne doit pas se réduire
essentiellement à s'éloigner des
circonstances ordinaires de la vie des
hommes, nos égaux par l'état, la



profession, la situation dans la
société » (QCP 20). Dans ce contexte,
l'exercice de l'obéissance revêt des
caractéristiques et des
concrétisations éminemment
séculières et laïques, mais non moins
exigeantes pour autant : « Il nous
faut aimer Dieu, afin d'aimer sa
volonté, et d'avoir le désir de
répondre aux appels qu'Il nous
adresse à travers les obligations de
notre vie courante : dans notre
devoir d'état, dans notre profession,
dans notre travail, dans notre
famille, dans nos relations sociales,
dans nos propres souffrances et dans
celles des autres, dans l'amitié, dans
notre désir de réaliser ce qui est bon
et juste » (QCP 17).

Il est un fait, par ailleurs, que les
sphères de l'existence séculière sont
très variées : famille, vie
professionnelle, enseignement,
politique, divertissement. Et chacun
de ces domaines comporte ses



propres lois, de sorte que
l'obéissance a des nuances et des
implications différentes dans chacun
d'eux. Dans ce contexte, et en tenant
compte des enseignements de la
déontologie et de la théologie morale,
il a toujours enseigné que le chrétien
doit non seulement respecter mais
aussi se conformer à ces lois, et a
proclamé que l'activité de l'Opus Dei
se déroule en tout temps en pleine
cohérence avec les lois civiles de
chaque pays (cf. Entretiens 30). Tous
les fidèles de l'Opus Dei – comme les
autres chrétiens – doivent « vivre
l'esprit évangélique dans l'exercice
de leur profession. Cela leur impose,
tout d'abord, de respecter la justice et
l'honnêteté », en se soumettant « à
toutes les lois du pays » et en évitant
« toute espèce de parti pris ou de
favoritisme » (Entretiens 52).

Le chemin de l'obéissance au milieu
du monde est, pour saint Josémaria,
non seulement un témoignage de



valeur humaine et de sens de la
justice, mais aussi un chemin de
sanctification authentique et,
inséparablement, de participation à
l'œuvre rédemptrice que le Christ a
accomplie par sa soumission filiale
au dessein du Père. Par leur
obéissance dans l'ordinaire, les
fidèles laïcs coopèrent au salut avec
le Christ car, en découvrant et en
acceptant les exigences divines
cachées dans la vie ordinaire, ils
assimilent leur volonté au oui du
Christ au Père et, comme Lui,
donnent leur vie en service d'amour
pour leurs égaux.

6. Obéissance, liberté et
responsabilité personnelle du
chrétien

L'appel à ramener la création à Dieu
dans le Christ depuis le cœur même
du monde implique que le domaine
propre et spécifique – mais non
exclusif – dans lequel les fidèles laïcs



doivent vivre la vertu d'obéissance
est le domaine temporel. Dans cet
ordre, ils doivent agir avec liberté et
responsabilité personnelles, c'est-à-
dire avec une expertise
professionnelle et une conscience
bien formée, par la connaissance
droite des principes de l'ordre moral
que la Hiérarchie interprète et
enseigne, et en assumant la
responsabilité en leur nom propre
des décisions qu'ils prennent et des
actions qui s’ensuivent. Cette liberté
et cette responsabilité dans les
affaires temporelles impliquent que,
parallèlement à l'unité dans la foi, il
existe un large et légitime pluralisme
parmi les laïcs en ce qui concerne
leurs actions personnelles libres dans
les affaires de nature
professionnelle, sociale, politique,
etc.…, puisque la doctrine catholique
ne crée pas de dogmes en matière de
libre opinion.



Nous sommes face à un
enseignement constamment
proclamé dans la vie et le ministère
de saint Josémaria : l'obéissance du
chrétien à Dieu et à l'autorité de
l'Église n'est pas incompatible avec la
liberté et la responsabilité
personnelle dans l'ordre temporel ; et
même plus : la réalisation des plans
de Dieu dans cet ordre, – réalisation
à laquelle les laïcs sont appelés par
un appel divin – exige une
obéissance surnaturelle qui est à la
fois libre et intelligente, réfléchie,
mure et responsable. Il l'illustrait
ainsi : « Un homme qui sait que le
monde – et non seulement l'église –
est son lieu de rencontre avec le
Christ, aime ce monde, tâche
d'acquérir une bonne préparation
intellectuelle et professionnelle,
établit en toute liberté ses propres
jugements sur les problèmes du
milieu où il évolue ; et, par
conséquent, il prend ses propres
décisions, lesquelles, parce qu'elles



sont les décisions d'un chrétien,
procèdent en outre d'une réflexion
personnelle, qui tente humblement
de saisir la volonté de Dieu dans les
détails, petits et grands, de la vie.
Toutefois, il n'arrive jamais à ce
chrétien de croire ou de dire qu'il
descend du temple vers le monde
pour y représenter l'Église, ni que les
solutions qu'il donne à des
problèmes sont les solutions
catholiques » (Entretiens 116-117).
Dans toute son action temporelle, le
chrétien agit avec sa liberté
personnelle et, par conséquent, avec
sa responsabilité également
personnelle.

Thèmes connexes : Devoirs d’état ;
Famille, Sanctification de la ; Foi ;
Identification au Christ ; Liberté dans
les affaires temporelles ; Morale
chrétienne ; Sécularité ; Société ; Vie
ordinaire, Sanctification de la vie.



Bibliographie : AD 24-38 ; C 614-629 ;
CONV 113-123 ; QCP 14-21, QCP
41-53 ; IJC, pp. 13-19 ; S 372-415 ; AIG,
pp. 99-124 Javier Echevarría 
Memoria del Beato Josemaría Escrivá.
Entrevista con Salvador Bernal,
Madrid, Rialp, 2000, pp. 119, 164, 233,
328-331; Ernst Burkhart - Javier
López Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría. Estudio
de teología espiritual, II, Madrid,
Rialp, 2010, pp. 434-439; Ignacio de
Celaya Urrutia, “Obediencia”, en
GER, XVII, pp. 154-157; Tullo Goffi,
“Obbedienza”, en Ermanno Ancilli
(dir.) Dizionario Enciclopedico di
Spiritualità, Roma, Città Nuova, 1990,
pp. 1739-1743; Michel Labourdí,
"Obediencia", in Dizionario
Enciclopedico di Spiritualità, Roma,
Città Nuova, 1990, pp. 1739-1743.
1739-1743; Michel Labourdette, "La
vertu d'obéissance selon saint
Thomas", in Revue thomiste 57 (1957),
pp. 626- 656; Álvaro del Portillo 
Entrevista sobre el Fundador del Opus

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/la-liberte-don-de-dieu/#choisir-sa-vie
https://escriva.org/fr/camino/obeissance/
https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-triomphe-du-christ-dans-l-humilite/#le-sens-divin-du-cheminement-de-jesus-sur-la-terre
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/#la-foi-l-amour-et-l-esperance-de-joseph
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/dans-l-atelier-de-joseph/#la-foi-l-amour-et-l-esperance-de-joseph
https://escriva.org/fr/surco/discipline/


Dei, Madrid, Rialp, 1993 ; Jean-Marie
R. Tillard, "Obéissance", in DSp, XI,
1982, cols 535-563.

María Pilar Río

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
obeissance/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-obeissance/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-obeissance/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-obeissance/

	OBÉISSANCE

