
opusdei.org

MOYENS DE
COMMUNICATION
SOCIALE

1. Les médias dans la vie de
saint Josémaria. 2. Lignes
générales de son enseignement
sur les médias et les acteurs de
communication. 3. Liberté et
responsabilité. 4. Amour et
service de la vérité.

15/07/2024

1. Les médias dans la vie de saint
Josémaria.



2. Lignes générales de son
enseignement sur les médias et les
acteurs de communication.

3. Liberté et responsabilité.

4. Amour et service de la vérité.

L'homme est, par nature, un être
social, ouvert à la communication, à
la transmission aux autres de ses
pensées, de ses sentiments et de ses
désirs. La condition spirituelle et
corporelle de l'être humain fait que
le monde intérieur se manifeste à
travers des réalités matérielles :
gestes, paroles, signes, écriture,
peinture, musique... Au fil de
l'histoire, de la croissance des
peuples, du développement de la
technologie, de la diffusion de
l'alphabétisation et de la culture,
pour ne citer que quelques-unes des
réalités qui influencent ce processus,
les sociétés sont devenues plus
complexes et l'opinion publique,
l'opinion de la population en général,



a pris une importance croissante.
Cette évolution a impliqué, à la fois
comme cause et comme effet,
l'émergence de nouveaux moyens et
canaux de communication, donnant
naissance, comme c'est le cas dans
les sociétés modernes, à ce que l'on
appelle souvent les mass media ou
moyens de communication sociale
(médias sociaux), selon l'expression
adoptée par le Concile Vatican II : la
presse, la radio, la télévision et,
aujourd'hui, internet et les réseaux
sociaux.

Saint Josémaria était un grand
communicateur. Mais ce n'est pas cet
aspect général de sa personnalité que
nous allons aborder maintenant.
Cela nécessiterait une analyse de sa
façon générale de s'exprimer, de ses
prédications, de l'ensemble de ses
écrits et des enregistrements ou films
qui se conservent de ses nombreuses
réunions et rencontres, ce qui
dépasse le cadre de cet article. Notre



objectif est plutôt d'attirer l'attention
sur son attitude et sa doctrine à
l'égard des médias, en donnant à
l'expression le sens technique
esquissé il y a un instant. À cette fin,
nous examinerons d'abord quelques
données biographiques, puis nous
traiterons de sa doctrine.

1. Les médias dans la vie de saint
Josémaria

Dès son plus jeune âge, saint
Josémaria a montré un intérêt pour
le monde qui l'entourait, non
seulement pour l’actualité
immédiate, comme c'est le cas pour
tout enfant et adolescent, mais aussi
pour l’environnement plus lointain.
Encouragé par l'exemple de son père,
il s'est mis à lire le journal dès son
plus jeune âge. Après son ordination
sacerdotale en 1925 et son appel à
devenir fondateur de l'Opus Dei en
1928, son intérêt pour la lecture des
journaux n'a pas diminué, mais



plutôt augmenté, car sa condition de
prêtre séculier le poussait à
s'informer sur la réalité de son
temps. Ainsi, au début des années
1930, dans l'un des points de ses 
Notes intimes, après avoir déclaré
qu'il examinait dans sa prière ce que
Dieu lui demandait, il ajoute : « Je
considère la question en présence de
Dieu, Notre Seigneur, et je vois que,
étant donné l'apostolat dans lequel Il
m'a engagé, je dois être au courant
des choses qui se passent dans le
monde » (AVP, I, p. 363).

En 1940, Josémaría Escrivá entre en
contact direct avec le monde des
journalistes grâce à une proposition
que lui fait Enrique Giménez-Arnau,
un ancien camarade d’études à la
faculté de droit de Saragosse. Ce
dernier avait été nommé directeur
général de la presse en octobre 1939
et organisait des cours spécialisés
pour les journalistes. Il demanda à
saint Josémaria de donner les cours



d'éthique générale et de morale
professionnelle. Après y avoir
réfléchi et sollicité l'avis de l'évêque
du diocèse, qui fut favorable, il
accepta, convaincu de la possibilité
que ces cours aident les futurs
journalistes à prendre conscience de
l'importance de leur travail et du
bien qu'ils étaient appelés à apporter
à la société. Les cours eurent lieu
entre octobre 1940 et juin 1941. Un
changement de direction du centre,
qui devint fortement politiquement
orienté, entraîna la disparition des
classes d'éthique et donc sa
collaboration à cette tâche.

Cependant, son attention pour le
journalisme et les médias en général
ne cessa pas. L'étape la plus
importante fut sans aucun doute la
création du premier centre
universitaire d'enseignement du
journalisme en Espagne : l'Institut de
Journalisme, qui vit le jour en 1958
au sein de l'Estudio General de



Navarra, érigé deux ans plus tard en
Université de Navarre. Josémaría
Escrivá, fondateur de cette
université, fut à l'origine de la
création de ce centre à une époque
où les études de journalisme en
Espagne n'étaient enseignées qu'à
l'École officielle qui dépendait du
ministère de l'information et du
tourisme et n'avait pas le statut
d'université. Il s'agissait d'un
engagement ferme pour élever la
formation humaniste et intégrale des
futurs professionnels du monde de la
communication (cf. Fontán, 2002, pp.
203-204). Cet institut, qui est devenu
par la suite la Faculté de
Communication, a formé de
nombreuses promotions de
professionnels dans les domaines de
la presse, de la radio, de la télévision,
de la publicité, etc., non seulement
d'Espagne, mais aussi de nombreux
autres pays.



Ce sont de très nombreuses
personnes que saint Josémaria, avant
et après la fondation de cet Institut, a
directement encouragées à se
consacrer, si elles le souhaitaient
librement, à des tâches liées à la
communication, en allant du travail
personnel comme journalistes,
scénaristes, acteurs, etc. jusqu'à la
promotion d'entreprises dans ce
domaine. Son intérêt pour les médias
et sa conscience de leur importance
sociale et apostolique se
manifestaient aussi, et peut-être
surtout, dans sa réaction face aux
personnes qui lui faisaient part de
difficultés, même spirituelles,
qu'elles rencontraient dans ce
milieu ; sa réponse était toujours la
même : ne pas abandonner trop
facilement cette tâche, se tourner
vers Dieu et, avec son aide, essayer
de changer ledit milieu de l'intérieur.
En s’adressant à une anglaise – ce
n'est qu'un exemple, car des
situations similaires se sont



produites à d'autres occasions – qui
s'inquiétait de l'atmosphère qui
régnait dans la station de télévision
où elle travaillait, il lui dit : « Tu peux
aller loin aussi longtemps que Dieu y
va avec toi. La seule limite est de ne
pas perdre le contact et l'intimité
avec Lui. Si tu es toujours avec Lui,
ce n'est pas l’ambiance qui influera
sur toi, mais toi sur l’ambiance » (cité
dans Sastre, 1991, p. 539).

Au cours des quelques jours de
retraite spirituelle qu'il fit à Ségovie
en octobre 1932 dans le couvent des
Carmes où se trouve le tombeau de
saint Jean de la Croix, il se demanda,
entre autres, s'il ne serait pas
opportun, précisément pour
promouvoir l'Œuvre que Dieu lui
avait confiée, de passer le concours
d'une chaire universitaire ou d'un
autre poste de cette nature. Sa
conclusion fut limpide : ce que Dieu
le pressait de faire n'était pas cela,
mais c’était de faire preuve d’une



disponibilité totale à la tâche qu’Il lui
demandait : « être seulement et
exclusivement – et toujours – cela :
prêtre : père directeur d'âmes, caché,
enterré vivant, par Amour » (Notes
intimes, no 1679 : AVP, I, p. 473 ; sur
cette résolution, et sur cette retraite
en général, cf. ibidem, pp. 464-476).
Cette conclusion s'étendait également
à une éventuelle action dans le
champ des médias. Bien qu'il ait été,
comme nous l'avons déjà dit, un
grand communicateur, et bien qu'il
ait eu une très bonne plume, il a
voulu, pendant la majeure partie de
sa vie, se tenir à l'écart de toute
apparition publique, tant en
personne que par écrit.

Cependant, à un moment donné, il
s'est rendu compte que le service de
l'Opus Dei et de l'Église exigeait qu'il
rompe ce silence et prenne
l'initiative. C'était dans les années
1960, dans une période à la fois riche
et difficile dans l'histoire de l'Église



et pendant le processus de
configuration juridico-canonique de
l'Opus Dei. Au cours de ces années,
de 1966 à 1968, il a accordé plusieurs
interviews à des journaux espagnols
et étrangers (du Figaro et du New
York Times à L'Osservatore della
Domenica) : six au total, qui, avec une
homélie prononcée à Pampelune en
1967, constituent le livre Entretiens
avec Mgr Escrivá de Balaguer, publié
en 1968. Cette année-là, il découvrit
aussi une autre manière d'être
présent dans le monde de
l'information – il continuait à sentir
que Dieu lui demandait cette activité
– qui attira tellement son attention
qu'il la poursuivra jusqu'à la fin de
ses jours : la révision, en vue de leur
publication dans des revues ou dans
des recueils de brochures, de textes
issus de sa prédication orale. Cela
donna lieu à deux autres
livres :Quand le Christ passe paraît en
1973, et Amis de Dieu, préparé de son



vivant mais publié à titre posthume,
paraît en 1977.

2. Lignes générales de son
enseignement en ce qui concerne
les médias et les acteurs de la
communication.

Les enseignements de saint
Josémaria sur les médias ne viennent
pas de spéculations théoriques, mais
de son expérience humaine et
pastorale qui l'a conduit à valoriser
les médias et percevoir très finement
leur impact sur la vie sociale, avec la
responsabilité qui en découle. En
fait, on peut dire que son
enseignement ne porte pas tant sur
les médias en eux-mêmes que sur les
acteurs de la communication
(journalistes, écrivains, artistes,
diffuseurs, réalisateurs de films,
producteurs de télévision, etc.) et sur
les attitudes requises pour l'exercice
correct de ces fonctions. Le pouvoir
particulier des médias pour diffuser



la pensée et structurer les mentalités
fait qu'ils ont un impact intense sur
la vie des individus et des sociétés, de
sorte que la présence dans ces
sphères de personnes honnêtes,
chrétiennes ou non, revêt une
importance particulière, également
pour contribuer à la réalisation de
cet idéal si souvent évoqué par le
fondateur de l'Opus Dei comme un
résumé de son esprit : « mettre le
Christ notre Seigneur au sommet de
toutes les activités humaines ».

Parmi les textes dans lesquels saint
Josémaria décrit les aspirations qui
doivent animer les acteurs de la
communication sociale, nous
pouvons en citer un, se référant
directement au journalisme, mais
applicable à d'autres activités. Il
s'agit de sa réponse à la question 
Pourriez-vous nous dire quelque
chose, à nous qui travaillons dans la
presse universitaire ? que lui a posée
le rédacteur en chef de la revue 



Gaceta Universitaria : « C'est une
grande chose que le journalisme, et
le journalisme universitaire. Vous
pouvez fortement contribuer à
éveiller chez vos compagnons
l'amour des nobles idéaux, le désir de
surmonter l'égoïsme personnel, la
sensibilité pour les activités
collectives, la fraternité. Et
maintenant je ne puis manquer, une
fois de plus, de vous inviter à aimer
la vérité » (Entretiens 86).

La promotion de ces idéaux exige,
comme base humaine préalable, ce
savoir-faire, cette compétence
professionnelle que le fondateur de
l'Opus Dei a toujours réclamés en
référence à toutes sortes d'activités
(cf., entre autres, Quand le Christ
passe 50). Vient ensuite un large
éventail de vertus : la véracité, la
justice, le respect de la dignité et de
la vie privée des personnes, la
loyauté, le sens de la pudeur, la
disposition à rectifier…. Et, comme



fondement de tout l'édifice,
l'honnêteté, la rectitude de
conscience, le sens du devoir et, chez
le chrétien, la charité, une ouverture
du cœur inspirée de celle du cœur du
Christ.

Saint Josémaria n'ignore pas que,
même avec toutes ces dispositions, la
tâche ne sera pas toujours facile, et
qu'à plus d'un moment des difficultés
peuvent surgir. C'est pourquoi il
mentionne souvent une autre vertu :
la foi, la conscience que ceux qui
agissent avec un sens des
responsabilités et de la noblesse ne
manqueront pas de la grâce divine
pour pouvoir sanctifier leurs tâches.
En 1974, en Amérique du Sud, il
rappelait à un journaliste qui lui
demandait des conseils pour
s'améliorer dans sa profession : «
Dans ta profession, le Grand Inconnu
[expression qu'il utilisait souvent
pour désigner le Saint-Esprit] agit
comme dans toutes les professions.



Tu ressens, comme moi, l'hésitation,
le doute : je peux aller à droite ou à
gauche ; je peux en parler ou me
taire. Je le ressens parfaitement, à cet
instant précis. Et toi aussi, lorsque tu
écris ou que tu fais un reportage,
n'est-ce pas ? Eh bien, laisse-toi
conduire par le Saint-Esprit. Décide-
toi pour le plus ardu, tant que c’est
quelque chose de bon et noble. Et
puis suis l'incitation du Saint-Esprit,
et Il t’aidera, et tu seras un bon
journaliste, et tu feras beaucoup de
bien aux créatures » (cité dans Soria,
1993, pp. 154-155).

Dans le message de saint Josémaria
sur la mission et sur la formation
professionnelle et éthique des
acteurs de la communication, deux
aspects ressortent, présupposant
l'ensemble que nous venons
d'esquisser. Nous pouvons les
commenter plus longuement :
l'appréciation de la liberté et de la
responsabilité personnelles, et



l'amour de la vérité, ainsi que le
désir de contribuer à une coexistence
libre, pacifique et solidaire entre les
citoyens. Pour le fondateur de l'Opus
Dei, sans vérité et sans liberté, il n'y a
pas de communication authentique,
mais seulement une apparence de
communication, et donc une
injustice.

3. Liberté et responsabilité

La promotion de l'amour de la liberté
comme élément constitutif de la
coexistence humaine était l'un des
traits les plus caractéristiques du
message du fondateur de l'Opus Dei.
« Nous avons l’obligation de
défendre la liberté personnelle de
tous les hommes, en sachant que 
Jésus-Christ est Celui qui a gagné pour
nous cette liberté (Gal 4, 31) ; si nous
n’agissons pas ainsi, de quel droit
pourrons-nous revendiquer la
nôtre ? (...). Nous devons défendre le
droit de tout homme à vivre, à



posséder ce dont il a besoin pour
mener une existence digne, le droit à
travailler et à se reposer, à choisir un
état, à fonder un foyer, à mettre des
enfants au monde dans le mariage et
à pouvoir les élever, à traverser avec
sérénité les périodes de maladie et la
vieillesse, à accéder à la culture, à
s’associer aux autres citoyens pour
parvenir à des fins licites et, au
premier chef, le droit à connaître et à
aimer Dieu en toute liberté, car la
conscience, si elle est droite,
découvrira les traces du Créateur en
toute chose » (AD 171).

En effet, l'affirmation et la
valorisation de la liberté a été « l'un
des thèmes les plus aimés et traités »
par saint Josémaria, dont « l'attitude
permanente – souvent à l'encontre
des circonstances historiques de son
temps – a été d'être toujours du côté
de la liberté légitime de tous les
hommes », en luttant pour éviter «
l'aversion pour la liberté personnelle,



qui est vraiment pathologique
» (Soria, 1993, p. 116). L'affirmation
de la liberté a des répercussions
immédiates sur le thème de la
communication : il n'y a en effet pas
de véritable communication si les
gens ne peuvent pas exprimer
noblement, librement et sincèrement
leurs propres pensées. On peut donc
dire, en référence à la liberté
d'information et de communication
en général, ce que saint Josémaria
affirme dans l'un de ses entretiens
traitant de la liberté d'enseignement :
que cette liberté « n'est qu'un aspect
de la liberté en général » (Entretiens
79).

La défense de la liberté de la presse,
de la radio, de la télévision, etc. est
l'un des thèmes récurrents de
l'histoire des médias. Conformément
à l'enseignement de saint Josémaria,
cette défense doit être liée à la
défense de la liberté d'autrui – si
nous n'agissons pas de la sorte,



comme nous venons de le lire dans le
texte que nous venons de citer, « de
quel droit pouvons-nous revendiquer
la nôtre ? ». Le fait est que, dans sa
prédication et dans ses écrits, il a
fusionné « deux mots au point d'en
faire un alliage indissociable dans sa
vie et sa pensée : liberté et
responsabilité. Une liberté
personnelle toujours liée à une
responsabilité tout aussi personnelle
» (Soria, 2002, p. 72).

Il ne concevait pas le journalisme
sans responsabilité : « Je considère
que tout journaliste a le grave devoir
de se documenter correctement et de
tenir son information à jour, dût-il
parfois modifier des jugements
antérieurs » (Entretiens 30). Il en va
de même pour les autres moyens de
communication sociale, bien qu'ici le
cadre soit élargi, car il ne s'agit pas
seulement de rendre compte avec
rigueur, mais aussi d'encourager tout
ce qui favorise la dignité de la



personne, la formation de la
conscience morale, le sens de la vie
et, dans une autre perspective, la
coexistence.

4. Amour et service de la vérité

Chez saint Josémaria, l'amour de la
liberté va de pair avec l'amour de la
vérité. Évoquant la parole
évangélique « la vérité vous rendra
libres » (cf. Jn 8, 32), il a insisté sur
l'importance pour chaque personne
de découvrir la vérité, en particulier
la vérité sur le sens de l'existence
humaine, et sur la mission du
chrétien de diffuser la vérité de
l'Évangile parmi les autres, afin que
tous puissent atteindre le Christ avec
leur intelligence et leur volonté. « Il
ne suffit pas », écrit son frère
Santiago en rappelant les paroles
qu'il lui avait entendues prononcer, «
d'accepter personnellement, au fond
de sa propre conscience, les
exigences de la vérité. Il faut savoir



la proclamer, l'apporter aux autres.
Dieu ne nous a pas donné
l'intelligence puis la lumière
surnaturelle de la foi pour notre
bénéfice exclusif, mais pour que
nous fassions parvenir sa foi
jusqu'aux extrémités de la terre
» (Santiago Escrivá de Balaguer,
1992, pp. 62-63).

Les médias ont des objectifs très
variés, qui peuvent toutefois être
réduits à deux : l'information et, à
côté de cela, surtout dans le cas de la
radio et de la télévision, le
divertissement et la détente. La liste
pourrait être complétée par un
troisième, qui est à la fois une finalité
et un moyen de subsistance : la
publicité. Dans ces trois cas, la vérité
doit être présente : la publicité peut
chanter les louanges d'un produit,
mais elle doit éviter le mensonge et
la tromperie morale, c'est-à-dire la
publicité nuisible ; le divertissement
doit tenir compte de la vérité et de la



dignité de l'être humain ; et
l'information trouve sa raison d'être
dans le service.

Le reportage et le commentaire
d'actualité, l’information
journalistique, trouvent leur nature
et leur constitutif essentiel dans la
vérité. Seule la vérité permet de
diffuser une information réelle, ce
qu'attend tout lecteur ou auditeur. «
Avec l'information, l'homme cherche
à acquérir une connaissance
approfondie de la situation – de
l'environnement – dans laquelle il
doit vivre et travailler, afin d'éviter
que des circonstances imprévues ou
des faits inconnus ne l'empêchent de
progresser librement vers la
réalisation des fins qu'il se propose
d'atteindre. En connaissant les
opinions des personnes qui lui
semblent faire autorité et être
véridiques, il cherche à avoir un
guide pour évaluer la réalité dans
tous ses aspects et pour mieux la



maîtriser, en dépassant les limites
imposées par l’environnement plus
réduit dans lequel il vit » (Soria, "Le
bienheureux Josémaria et sa logique
divine de la liberté", in GVQ, XII, pp.
24-25).

Ce service de la vérité oblige le
journaliste à s’éloigner non
seulement du mensonge et de la
calomnie, mais aussi de l'attitude
irresponsable des « gens qui écrivent
sans s’informer » (Entretiens 64), de
la mentalité déformée de ceux qui «
imaginent d’abord le mal » et
propagent des évaluations injustes
(Quand le Christ passe 67) ; ainsi que
du mensonge qui se camoufle sous
l'apparence de la simple
transmission d'une rumeur, ou sous
une demi-vérité racontée, omettant
ou cachant des facettes qui
influencent l'évaluation de la réalité.
« Je te l'accorde, tu dis la vérité
"presque" entièrement... Donc tu n'es
pas véridique », lit-on dans Sillon (S



330) ; et un peu plus loin, dans le
même livre : « Cette vérité que tu ne
dis qu'à moitié ! elle a tant
d'interprétations possibles, qu'on
peut même la qualifier de...
mensonge » (S 602).

« L'information véritable est celle qui
ne craint pas la vérité et qui ne se
laisse pas emporter par des motifs
d'opportunisme, de faux prestige, ou
financiers » (Entretiens 86). Les bons
journalistes sont ceux qui ne se
contentent pas d'approximations ou
de rumeurs non fondées, mais ceux
qui rapportent « avec des faits, des
résultats, sans juger des intentions,
plaçant les opinions légitimement
diverses sur le même plan, sans [s’]
abaisser à l'attaque personnelle
» (ibidem). Tout comme sont bons
ceux « qui ne se croient pas
infaillibles, et qui ont la noblesse de
rectifier quand ils découvrent la
vérité » (Entretiens 64).



Dans certains de ses écrits, saint
Josémaria décrit l'ignorance comme
l'un des plus grands maux qui
puissent affliger l'homme, car elle
l'asservit en l'empêchant de
connaître la vérité (cf. AD 171 ; S
359). D'où son appréciation pour
l'éducation et de la culture, ainsi que
les moyens de communication
sociale. Dans une perspective
chrétienne, l'obligation de diffuser la
vérité – l'homme n'est pas le maître
de la vérité, mais son serviteur – ne
fait qu'un avec l'apostolat, avec la
mission, reçue au Baptême, de faire
connaître le Christ, de diffuser et de
défendre sa foi, conscient de la
grande lumière qu'elle jette sur
l'existence humaine.

À cet égard, saint Josémaria, qui
excluait radicalement tout fanatisme,
soulignait le rapport intime qui doit
régner entre la vérité et la charité : «
Nous devons avoir une charité
merveilleuse, veritatem facientes in



caritate, et défendre la vérité sans
blesser » (F 559). Et il ajoute : « on ne
peut transiger dans ce qui relève de
la foi : mais n’oublie pas que, pour
dire la vérité, il n’est pas nécessaire
de malmener les gens » (F 959). La
vérité, répétons-le, n'asservit pas,
mais libère et doit donc être
transmise dans un climat de plein
respect de la liberté. Son action
sacerdotale et apostolique s'est
accompagnée de la conviction que
tous les baptisés sont appelés à
collaborer à la mission de faire
connaître le Christ également par le
vivre ensemble, en partageant les
vicissitudes de la vie quotidienne,
dans le respect mutuel les uns des
autres, dans un climat d'harmonie et
de fraternité.

L'amour chrétien, lisons-nous dans
une de ses homélies, « n’a rien à voir
avec une attitude sentimentale ni
avec la simple camaraderie, ou avec
l’intention quelque peu ambiguë



d’aider les autres pour nous prouver
à nous-mêmes que nous leur sommes
supérieurs. Il consiste à vivre avec
notre prochain, à vénérer, j’insiste,
l’image de Dieu qui se trouve en
chaque homme, l’aidant à la
contempler lui-même, pour qu’à son
tour il sache s’adresser au Christ ».
Pour cette raison, continue-t-il, «
l’universalité de la charité signifie
donc l’universalité de l’apostolat :
nous avons à traduire en œuvres et
en vérité le grand dessein de Dieu, 
qui veut que tous les hommes se
sauvent et parviennent à la
connaissance de la vérité » (AD 230).
De cette façon, l'accomplissement du
devoir, le témoignage d'une vie
ordinaire vécue selon la foi, sera « un
moyen pour que d'autres découvrent
l'honnêteté chrétienne, fruit de
l'amour divin, et pour qu'ils
rencontrent Dieu » (S 322).



Thèmes connexes : Apostolat de
l'opinion publique ; Culture ;
Éducation et enseignement ; Liberté ;
Liberté dans les affaires temporelles ;
Véracité.

Bibliographie :AVP, I et IIpassim ;
Carlos Barrera, "Notas para una
Historia del Instituto de Periodismo
de la Universidad de Navarra
(1958-1971)" Comunicación y
Sociedad, XV, 1 (2002), pp. 237-268 Id. 
Historia de la Facultad de
Comunicación de la Universidad de
Navarra. Medio siglo de enseñanza e
investigación (1958-2008), Pamplona,
EUNSA, 2009 (Prologo de A. Fontán) ;
Cesare Cavalleri, "Il Beato Josemaría
& Mass Media" Revista Pensamiento y
Cultura, número especial (2002), pp.
13-24 ; Santiago Escrivá de Balaguer,
"Mi hermano Josemaría" ABC, 17-
V-1992, Madrid ; Antonio Fontán,
"Periodistas en la Universidad : del
Edificio de Comptos al de Ciencias
Sociales", in Onésimo Díaz - Federico



Requena (eds.) Josemaría Escrivá de
Balaguer y los inicios de la
Universidad de Navarra (1952-1960),
Pamplona, EUNSA, 2002, pp. 203-204 ;
Pablo Pérez López, "Josemaría
Escrivá de Balaguer, profesor de
ética para periodistas : Madrid 1941",
SetD, 3 (2009), pp. 335-368 ; Ana
Sastre Tiempo de caminar. Semblanza
de Monseñor Josemaría Escrivá de
Balaguer, Madrid, Rialp, 1991; Carlos
Soria, "Un Santo en la Sociedad de la
Información" Nuestro Tiempo, 468
(1993), pp. 114-124 Id. “El Beato
Josemaría y su lógica divina de la
libertad”, in GVQ, XII, pp. 75-77.

María Francisca Greene
González

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-moyens-de-communication-sociale/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-moyens-de-communication-sociale/


moyens-de-communication-sociale/
(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-moyens-de-communication-sociale/

	MOYENS DE COMMUNICATION SOCIALE

