
opusdei.org

MARIAGE

1. La valeur humaine et
chrétienne du mariage. 2. Le
mariage comme sacrement et
comme état de vie. 3. Le
mariage en tant que vocation.
4. Le mariage et l'ouverture à la
vie.

31/01/2023

1. La valeur humaine et chrétienne
du mariage.

2. Le mariage comme sacrement et
comme état de vie.

3. Le mariage en tant que vocation.



4. Le mariage et l'ouverture à la vie.

Une perspective essentielle pour
aborder la vie et les enseignements
de saint Josémaria est de ne jamais
oublier qu’était toujours vivante
dans sa conscience la conviction que
la seule raison de son passage sur
terre était de réaliser l'Opus Dei, la
mission que Dieu lui avait confiée.
Par conséquent, l'appel universel à la
sainteté, qui est au cœur du message
de l'Œuvre, est également un cadre
de référence obligé pour expliquer le
sens et la portée de ses
enseignements sur le sacrement du
Mariage. Une telle perspective
aidera, entre autres, à pénétrer la
portée de la doctrine du mariage
comme vocation divine, et servira
également à mettre en évidence la
valeur humaine et surnaturelle des
manifestations d'amour entre
l'homme et la femme dans le
mariage. L'appel universel à la
plénitude de la vie chrétienne



n'aurait aucun sens s'il ne passait pas
par les circonstances ordinaires dans
lesquelles se déroule la vie des
hommes et des femmes dont la
grande majorité est mariée. La
vocation humaine, avec toute la
gamme de relations qui la
composent, est intrinsèquement liée
à la vocation surnaturelle elle-même.
C'est pourquoi « l'amour humain et
les devoirs conjugaux [qui] font
partie de la vocation divine
» (Entretiens 91) doivent toujours
être le principe et la force de
l'existence des époux et de la
communauté familiale.

Ces aspects de la doctrine du
mariage, sur lesquels saint Josémaria
revient sans cesse, constituent en
même temps l'axe autour duquel
tournent ses enseignements sur tout
ce qui concerne la vie conjugale. Il ne
cesse de rappeler que « le mariage
est une vocation divine » (Entretiens
45), « un chemin divin sur terre



» (Entretiens 91). C'est pourquoi les «
époux (…) ne doivent pas avoir peur
de manifester leur amour ; au
contraire, puisque cette inclination
est la base de leur vie familiale
» (QCP 25).

Le cadre de l'appel universel à la
sainteté permet également de
souligner la nouveauté des
enseignements de saint Josémaria
sur le mariage en tant que vocation à
la plénitude de la vie chrétienne à
une époque où la doctrine de la
vocation de tous les chrétiens à la
sainteté n'était pas encore très
partagée, ni reflétée dans le travail
pastoral. C'est ce qu'indique, par
exemple, la perplexité provoquée par
la doctrine et la spiritualité promues
par saint Josémaria, à partir de 1928,
comme en témoignent certaines
paroles de Chemin écrites dans ces
années-là : « Tu ris parce que je te dis
que tu as la “vocation du mariage” ?
— Eh bien, tu l’as. Et c’est bel et bien



une vocation. Mets-toi sous la
protection de saint Raphaël pour
qu’il te conduise dans la chasteté
jusqu’au bout du chemin, comme il
guida Tobie » (C 27).

1. La valeur humaine et chrétienne
du mariage

Le mariage est ordonné par sa
nature même à être un canal
d'épanouissement personnel pour les
conjoints. Le bien des enfants et de la
société en découle également. Et si
les couples mariés sont baptisés, leur
sanctification personnelle (en
définitive leur véritable
épanouissement) et – en tant
qu'origine de la famille chrétienne –
la construction de l'Église sont
également des conséquences de ce
mode de vie. Sur la valeur humaine
et surnaturelle du mariage, les
paroles prononcées dans l'homélie
de la Messe célébrée sur le campus
de l'Université de Navarre en 1967



sont particulièrement significatives,
en raison de ce qu'elles rejettent mais
surtout de ce qu'elles affirment : « Et
maintenant, mes fils et mes filles,
permettez-moi d'insister sur un autre
aspect, cher entre tous, de la vie
ordinaire. Je veux parler de l'amour
humain, de l'amour pur entre
l'homme et la femme, des fiançailles,
du mariage. Je tiens à dire une fois
de plus que ce saint amour humain
n'est pas simplement une chose
permise, tolérée, à côté des véritables
activités de l'esprit, comme on
pourrait le déduire des faux
spiritualismes auxquels je faisais tout
à l'heure allusion. Depuis quarante
ans, je proclame exactement le
contraire, par la parole et par l'écrit,
et ceux qui ne le comprenaient pas
commencent à le comprendre.
L'amour, qui conduit au mariage et à
la famille, peut être également un
chemin divin, un chemin de
vocation, un chemin merveilleux,
une voie qui aboutit à l'engagement



total envers notre Dieu » (Entretiens
121). Saint Paul s'est opposé aux
considérations péjoratives sur la
sexualité et le mariage de son temps
(cf. 1 Tm 4, 3-5) et à ceux qui ne
valorisaient pas correctement l'état
de mariage (cf. 1 Co 7, 7, 13, 2-28, 38).
Saint Josémaria s'est exprimé en des
termes similaires : « Aucun chrétien,
qu'il soit ou non appelé à la vie
matrimoniale, ne peut la sous-
estimer » (QCP 24).

Les piliers qui sous-tendent cette
doctrine sont la bonté et, en même
temps et de manière indissociable, la
sainteté de la condition ou de l'état
du mariage. En tant que réalité créée
par Dieu, le mariage est une réalité
bonne. Mais, en tant que sacrement
institué par le Christ, il est aussi
quelque chose de saint. « Pour un
chrétien le mariage n'est pas une
simple institution sociale, et encore
moins un remède aux faiblesses
humaines : c'est une authentique



vocation surnaturelle. Un grand
sacrement dans le Christ et dans
l'Église, dit saint Paul (Cf. Ep 5, 32) et
en même temps, et inséparablement,
un contrat qu'un homme et une
femme concluent pour toujours. Car,
que nous le voulions ou non, le
mariage institué par Jésus-Christ est
indissoluble : signe sacré qui
sanctifie, action de Jésus qui envahit
l'âme de ceux qui se marient et les
invite à Le suivre, en transformant
toute leur vie matrimoniale en un
chemin divin sur la terre » (QCP 23).
Saint Josémaria rappelle ainsi aux
époux chrétiens, comme le fait saint
Paul dans le texte aux Éphésiens cité
plus haut, que le sacrement du
mariage est une invitation qu'ils ont
reçue du Christ à transformer leur
relation mutuelle et les engagements
qu'elle comporte en une réponse à
leur vocation à la sainteté. Les
manifestations d'amour humain
découlant de leur engagement
conjugal, qui, en tant qu'êtres



humains, étaient déjà bonnes, sont
devenues saintes et source de
sanctification par le sacrement.

a) La bonté du mariage

Le mariage est une chose bonne car
il a une origine divine. Il n'est pas
"une simple institution sociale" ou le
résultat d'une convention humaine ;
il n'est pas non plus le simple fruit de
la décision de ceux qui se marient. Il
est encore moins "un remède aux
faiblesses humaines". Dans la
constitution du mariage,
l'intervention de la société et la
liberté des contractants sont
nécessaires. Mais au-dessus et avant
cette action de la société et des
parties contractantes (le "contrat",
selon la terminologie juridique, ou
l'"alliance", selon la terminologie
biblique), il y a un plan de Dieu qui
détermine l'être et l'existence
ultérieure du mariage. Et c'est là que
réside son originalité.



Le mariage a été institué par Dieu
comme l'un des moyens pour la
personne humaine, homme ou
femme, de répondre à la vocation à
l'amour qu’elle a reçue du Créateur
car elle est image de Dieu. En tant
qu'elles proviennent des mains
créatrices de Dieu, toutes choses sont
bonnes (cf. Gn 1, 10, 12, 18, 21, 25) ; et
il en est de même, de manière très
particulière, pour l'homme et la
femme (cf. Gn 1, 31), créés à l'image
et à la ressemblance de Dieu (cf. Gn
1, 26), dont l'unité dans la chair (cf.
Gn 2, 24) a reçu "dès le
commencement" la bénédiction de
Dieu (cf. Gn 1, 28). Le péché des
origines a endommagé cette bonté 
originelle, mais pas au point de la
détruire. En outre, en tant que réalité
humaine, le mariage a été guéri par
la vie et l'œuvre du Verbe incarné. Le
Seigneur confirme clairement la
bonté des origines (cf. Mt 19, 3-9) et
cela est également scellé, entre
autres, par la présence du Christ aux



noces de Cana, comme l'interprètent
les Pères et comme le rappelle saint
Josémaria. « La tradition chrétienne
a vu fréquemment une confirmation
de la valeur divine du mariage dans
la présence de Jésus-Christ aux noces
de Cana » (QCP 24).

« Si nous cherchons la profondeur
théologique, dit saint Josémaria dans
un autre contexte, c'est-à-dire si nous
ne nous limitons pas à un classement
fonctionnel mais raisonnons avec
rigueur, nous ne pourrons pas dire
qu'il y ait des réalités – bonnes,
nobles, voire indifférentes –
exclusivement profanes, dès lors que
le Verbe de Dieu a fixé sa demeure
parmi les enfants des hommes, dès
lors qu'Il a eu faim et soif, qu'Il a
travaillé de ses mains, qu'Il a connu
l'amitié et l'obéissance, qu'Il a
éprouvé la douleur et subi la mort
» (QCP 112). Comme l'ont affirmé
saint Irénée et Tertullien, entre
autres, pour défendre la bonté de la



sexualité et du mariage contre les
thèses dualistes et spiritualisantes
qui la niaient, rien de ce qui a été
créé ne peut être entaché à sa racine.
La bonté des choses comme
conséquence de la Création et de la
Rédemption est l'un des principes
théologiques à la base de la doctrine
de l'appel universel à la sainteté, et
aussi l'un des fondements des
enseignements de saint Josémaria
sur la sexualité et le mariage.

b) La sainteté du mariage

Le mariage a été conçu par Dieu
comme un moyen d'assurer le bien et
l'épanouissement des individus et de
la société elle-même. C'est un bien
personnel et social. En raison de son
origine divine, c'est quelque chose de
bon. Mais, en outre, par son
élévation au rang de sacrement, c’est
quelque chose de saint. Et c'est là que
réside la principale valeur du
mariage chrétien. La valeur et la



bonté originelles, étant guéries et
restaurées (recréées) par l'œuvre du
Christ, sont amenées à la plénitude
de leur perfection humaine.

La réalité humaine du mariage est
transformée par son élévation à la
dignité de sacrement, de sorte que,
tout en restant totalement ce qu’il
est, il devient, de l'intérieur et en lui-
même, l'image et la représentation
réelle du mystère d'amour entre le
Christ et l'Église (cf. Ep 5, 32). Cette
signification, propre à tout mariage
entre baptisés, est à l'origine de
l'affirmation paulinienne que le
mariage est un « grand sacrement
dans le Christ et dans l'Église ». En
s'adressant aux couples mariés, leur
rappelant la valeur divine et
surnaturelle de leur vie conjugale (cf.
QCP 23), saint Josémaria prolonge
cette affirmation. Pour cette raison
même, le mariage est aussi un bien
ecclésial, puisque la famille, « fruit et
continuation de ce qui commence



avec le mariage » (QCP 27), est
appelée à participer de façon
particulière et propre, comme "église
domestique", à la construction de
l'Église, comme cela s'est déjà produit
chez les premières générations
chrétiennes : « Des familles qui
vécurent du Christ et qui firent
connaître le Christ. Des petites
communautés chrétiennes qui furent
comme des centres de rayonnement
du message évangélique. Des foyers
apparemment semblables aux autres
foyers de ce temps-là, mais animés
d'un esprit nouveau, qui se
communiquait à ceux qui les
connaissaient et les fréquentaient.
Voilà ce que furent les premiers
chrétiens et ce que nous devons être,
nous, chrétiens d'aujourd'hui: des
semeurs de paix et de joie, de la paix
et de la joie que le Christ nous a
apportées » (QCP 30).

Le caractère saint du mariage peut
être apprécié de deux points de vue



différents, mais étroitement liés :
objectif et subjectif. Dans le premier
sens, on regarde le mariage
considéré en lui-même, comme une
réalité instituée par Dieu et restaurée
par le Christ, avec ses propriétés et
ses caractéristiques. Dans cette
perspective, saint Josémaria dit que
le mariage est quelque chose de
saint, ou que « l'amour pur et sans
tache des époux est une réalité sainte
que, en tant que prêtre, je bénis de
mes deux mains » (QCP 24 ; cf. 
Entretiens 121). Et ce,
indépendamment du fait que les
mariés s'aiment et se comportent l'un
envers l'autre et envers les autres
conformément à la sainte réalité de
leur mariage. En revanche, si nous
parlons du point de vue subjectif, la
considération se fait du point de vue
de ceux qui ont été unis par le
mariage. C'est-à-dire du point de vue
des engagements pris par les parties
contractantes lorsqu'elles contractent
le mariage et lorsque, une fois celui-

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/121
https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens/point/121


ci célébré, elles vivent selon les
exigences du sacrement qu'elles ont
reçu. En ce sens, des expressions
telles que « les époux sont appelés à
sanctifier leur union et à se sanctifier
dans cette union » (QCP 23)
s'appliquent.

D'un point de vue objectif, il est dit
que le sacrement du mariage est une
« action de Jésus qui envahit l'âme de
ceux qui se marient et les invite à Le
suivre, en transformant toute leur
vie matrimoniale en un chemin divin
sur la terre » (ibidem). Il renferme
un mystère qui consiste à faire de
l'alliance matrimoniale une
actualisation réelle et véritable, et
non seulement figurative, de
l'alliance d'amour entre le Christ et
l'Église. De cette façon, l'humanité de
l'homme et de la femme, qui par le
mariage sont devenus "une seule
chair" ou "unité de deux" en tant que
sexuellement distincts et
complémentaires, est sanctifiée et



devient réellement et objectivement
une "source de grâce" et de
sanctification.

« Que sont les sacrements –
empreints de l'Incarnation du Verbe,
comme l'affirmaient les anciens –
sinon la manifestation la plus claire
de ce chemin que Dieu a choisi pour
nous sanctifier et nous mener au
ciel ? Ne voyez-vous pas que chaque
sacrement témoigne de l'amour de
Dieu, dans toute sa force créatrice et
rédemptrice, qui nous est concédé à
l'aide de moyens matériels ?
» (Entretiens 115). Dans le sacrement
du mariage, ces "moyens matériels"
sont les corps des personnes qui se
donnent l'une à l'autre, comme saint
Josémaria le soulignait en une autre
occasion et le répétait de mille
façons : « Le mariage est un
sacrement qui fait de deux corps une
seule chair ; comme la théologie le
souligne avec force, les corps mêmes
des conjoints en constituent la



matière » (QCP 24). « Les époux sont
les ministres et la matière même du
sacrement du mariage, comme le
pain et le vin sont la matière de
l'Eucharistie » (Entretiens 92). C'est à
travers le langage de la corporéité,
réellement et véritablement
sanctifiée, que les couples mariés
sont appelés à exprimer le signe
sacramentel, annonce et cause de la
grâce. Le signe, qui se constitue
directement dans la célébration
sacramentelle, demeure tout au long
de la vie.

2. Le mariage comme sacrement et
comme état de vie

La célébration du mariage a lieu avec
l'échange du consentement conjugal.
Le consentement est donné et reçu,
de la part des parties contractantes, à
un moment donné, mais il est à
l'origine d'un état ou d'un mode de
vie qui est permanent, et qui dure
jusqu'à ce que la mort sépare ceux



qui sont unis par le mariage. En un
mot, le sacrement, étant quelque
chose de transitoire, a néanmoins
une signification permanente dans
son effet, à savoir le lien conjugal. Et
ce lien conjugal ou cette alliance par
laquelle les parties contractantes
deviennent des époux transcende le
moment de la célébration et
demeure. C'est ce qui est indiqué
lorsque, dans la terminologie
classique, on parle du mariage
comme "se marier" (mariage in fieri,
la célébration du mariage) ou comme
"être marié" (mariage in facto esse,
l'effet du mariage). Par l'alliance ou
le consentement au mariage, une
union est établie entre les parties
contractantes d'une nature telle
qu'ainsi « ils ne sont plus deux, mais
une seule chair » (Mt 19,6 ; Gn 2,24,
cité dans Entretiens 24). Dès lors,
l'homme et la femme, tout en restant
chacun des personnes singulières,
sont une "unité de deux" dans l’état
conjugal.



L'"unité de deux" qui se crée n'est pas
un lien visible, mais un lien moral,
social, juridique ; et il est d'une telle
richesse et d'une telle densité qu'il
implique, de la part des époux, une
volonté de partager, en tant que tels,
ce qu'ils ont et ce qu'ils sont. « Le
Seigneur (...) a disposé non
seulement la fusion de leurs âmes,
mais aussi celle de leurs corps » (QCP
24). L'"unité de deux" fait référence à
la totalité de la féminité et de la
masculinité aux différents niveaux
de leur complémentarité réciproque :
corps, caractère, cœur, intelligence,
volonté, âme. De telle sorte qu'en
tant qu'époux, l'un et l'autre ne
"s'appartiennent" pas, ils ne sont plus
maîtres d'eux-mêmes, mais
s'appartiennent ou font partie l'un de
l'autre. Avec des mots qui font
référence à saint Paul (1 Co 7, 4),
saint Josémaria rappelle aux épouses
que leur « devoir de paraître
aimables est aussi actuel que lorsque
vous étiez fiancées (…) car vous



appartenez à votre mari », et il
ajoute : « et lui-même ne doit pas non
plus l'oublier car il est à vous et il
conserve pendant toute sa vie
l'obligation d'être tendre comme un
fiancé » (QCP 26).

L'alliance matrimoniale est tellement
ancrée dans l'alliance d'amour entre
Dieu et l'homme, entre le Christ et
l'Église, qu'elle est, en tant que telle,
une véritable re-présentation et pas
seulement un symbole de cet amour.
L'"action de Jésus, qui envahit l'âme"
donne lieu à un état ou à une
manière de vivre qui doit
"nécessairement" configurer
l'existence des couples mariés, s'ils
veulent répondre à la réalité dans
laquelle ils sont insérés, et qui, selon
l'expression de saint Josémaria, peut
être décrite comme « un chemin
divin sur la terre ».

Une partie indispensable de la
mission humaine et chrétienne des



hommes et des femmes mariés est de
faire de leur existence un signe
visible de l'amour entre le Christ et
l'Église. C'est la tâche la plus
importante qui leur incombe, et
qu'ils sont les seuls à pouvoir remplir
pour répondre à ce qu'ils sont. « Les
époux sont appelés à sanctifier leur
union et à se sanctifier dans cette
union. C'est pourquoi ils
commettraient une grave erreur s'ils
édifiaient leur conduite spirituelle en
marge de leur foyer, ou en lui
tournant le dos. La vie familiale, les
relations conjugales, le soin et
l'éducation des enfants, l'effort pour
maintenir, assurer et améliorer la
situation financière de sa famille, les
rapports avec les autres personnes
qui constituent la communauté
sociale, tout cela correspond à des
situations courantes auxquelles les
époux chrétiens doivent donner un
caractère surnaturel » (QCP 23). C'est
la manière que Dieu a prévue pour
que les époux se sanctifient et aident



à sanctifier les autres : sanctifier par
leur vie la réalité qui est déjà sainte
en soi par la célébration du
sacrement.

Pour les couples chrétiens, la sainteté
et la vie, comme pour tous les
chrétiens, ne sont pas des
dimensions parallèles ; elles sont si
étroitement liées qu'elles forment
une seule unité. « Il n'y a pas d'autre
chemin, mes enfants : ou nous
savons trouver le Seigneur dans
notre vie ordinaire, ou nous ne le
trouverons jamais. Voilà pourquoi je
puis vous dire que notre époque a
besoin qu'on restitue, à la matière et
aux situations qui semblent les plus
banales, leur sens noble et originel,
qu'on les mette au service du
Royaume de Dieu, qu'on les
spiritualise, en en faisant le moyen et
l'occasion de notre rencontre
continuelle avec Jésus-Christ
» (Entretiens 114). Derrière ces
paroles se cache, comme une raison



profonde, le fait de l'Incarnation du
Verbe récapitulant en Lui toutes
choses (cf. Ep 1, 10), et au Corps
duquel les chrétiens ont été
incorporés par le Baptême.

3. Le mariage en tant que vocation

Le mariage, institué par Dieu "dès le
commencement" et élevé par le
Christ au rang de sacrement de la Loi
Nouvelle, est l'une des façons de
suivre et d’imiter le Christ dans
l'Église. C'est l'un des dons ou
charismes de l'Esprit pour
l'édification de l'Église (cf. 1 Co 7,7 ;
Ep 5, 32). « Il s'agit d'une authentique
vocation surnaturelle » (QCP 23 ; cf. C
27 ; Entretiens 45). C'est pourquoi
saint Josémaria insiste sur
l'importance que cette conviction soit
toujours vivante tant dans l'action
des pasteurs que dans la vie
quotidienne des couples mariés : « Il
est très important que le sens
vocationnel du mariage ne soit



jamais absent, tant de la catéchèse et
de la prédication que de la
conscience de ceux que Dieu veut
voir prendre cette voie, puisque c'est
réellement et véritablement qu'ils
sont appelés à participer au plan de
Dieu pour le salut des hommes
» (QCP 30).

a) Le mariage, détermination
sacramentelle de la vocation
baptismale

La théologie actuelle utilise
l'expression "détermination
sacramentelle" pour indiquer la
spécificité du Mariage par rapport au
Baptême en relation avec l'existence
chrétienne du couple marié. En tant
que telle, cette expression ne se
trouve pas dans les écrits et la
prédication de saint Josémaria mais,
dans cette prédication et dans ces
écrits, une exposition détaillée de ce
que signifient ces mots est
longuement développée : le



sacrement du Mariage indique aux
couples mariés l'espace et la manière
de répondre à la vocation à la
sainteté reçue au Baptême. Il est
aussi le canal par lequel ils reçoivent
les grâces dont ils ont besoin pour
faire du déroulement de leur vie
conjugale et familiale un signe
visible de l'amour de Dieu.

En tant que baptisés, les époux sont
déjà appelés à la plénitude de la vie
chrétienne qui est la vocation de tout
chrétien. « à tout chrétien, quelle que
soit sa condition, prêtre ou laïc,
marié ou célibataire, s'appliquent
pleinement les paroles de l'apôtre
qu'on lit précisément dans l'épître de
la fête de la Sainte Famille : choisis
par Dieu, saints et aimés (Col 3, 12).
Voilà ce que nous sommes tous,
chacun à notre place dans le monde
» (QCP 30). Pour les époux chrétiens,
cet appel passe par et au moyen des
engagements et des exigences de la
vie conjugale (cf. QCP 23). « Le



mariage est fait pour permettre à
ceux qui le contractent de s'y
sanctifier et de sanctifier les autres à
travers lui : pour cela les conjoints
reçoivent une grâce spéciale que
confère le sacrement institué par
Jésus-Christ. Celui qui est appelé au
mariage trouve dans cet état – avec
la grâce de Dieu – tout ce qui est
nécessaire pour se sanctifier, pour
s'identifier tous les jours davantage à
Jésus-Christ et pour amener au
Seigneur les personnes avec
lesquelles il vit » (Entretiens 91).

La vocation radicale et fondatrice de
l'existence chrétienne initiée par le
Baptême est déterminée par une
modalité concrète qui marque
l’espace dans lequel les époux
doivent répondre à leur vocation
baptismale. C'est pourquoi apprécier
toute la portée du sens vocationnel
du mariage suppose de pénétrer
d'abord dans la "nouveauté" que le
Baptême signifie pour l'existence



chrétienne, c'est-à-dire dans
l'irruption de cet esprit nouveau
dans l'existence humaine. La
spécificité du sacrement du mariage
s'insère dans la dynamique de
conformation et d'identification au
Christ dans laquelle se résume la
nouveauté initiée au Baptême, qui
implique une "vie nouvelle" qui
présuppose la vie naturelle et l'élève.

Sur le plan pratique, cela conduit à la
conclusion que, pour comprendre
pleinement la vocation surnaturelle
du mariage, il est nécessaire
d'apprécier dans toute son ampleur
et sa richesse la réalité du mariage
en tant qu'institution naturelle qui
constitue la matière de la plénitude
de la vie chrétienne à atteindre dans
le mariage, avec tous les détails
concrets que la vie conjugale
implique, comme le souligne saint
Josémaria : « Réalisez les choses avec
perfection, je vous l'ai rappelé,
apportez de l'amour aux petites



activités de la journée, découvrez,
j'insiste, ce quelque chose de divin
que renferment les détails : cette
doctrine trouve une place spéciale
dans l'espace vital qui forme le cadre
de l'amour humain » (Entretiens 121).

D'autre part, dans cette tâche –
"sanctifier le foyer jour après jour,
créer, avec affection, un authentique
climat familial" – il y a toujours place
pour une nouvelle croissance, car il
est toujours possible pour les époux
de s'identifier davantage à la réalité
dans laquelle ils ont été greffés. Pour
cela, les époux, qui comptent
toujours sur la grâce de Dieu, doivent
faire l'effort qu'implique la pratique
des vertus et le recours aux moyens
humains et surnaturel : « pour
sanctifier cette journée, il faut mettre
en œuvre de nombreuses vertus
chrétiennes; en premier lieu les
vertus théologales, et ensuite toutes
les autres: la prudence, la loyauté, la
sincérité, l'humilité, le travail, la



joie... » (QCP 23). Dans ce contexte, «
la foi et l'espérance [qui] doivent se
manifester dans le calme avec lequel
on aborde les problèmes, (...) et par
l'ardeur qui permet de persévérer
dans l'accomplissement de son
propre devoir » (Ibid.), permettront
de découvrir que les revers et les
difficultés contribueront à rendre
l'amour de plus en plus fort : « Celui
qui estimerait qu'amour et bonheur
sont réduits à néant par ces
difficultés aurait une piètre idée du
mariage et de l'amour humain. C'est
précisément quand les sentiments
qui animaient les créatures révèlent
leur véritable nature, que le don de
soi et la tendresse s'enracinent et
apparaissent comme une affection
authentique et profonde, plus forte
que la mort (cf. Cant 8,6) » (QCP 24).
Il n'y a pas d'autre moyen de révéler
l'authenticité de l'amour.

Avec une vision profondément
réaliste, fruit de sa conviction du



sens vocationnel du mariage et de
son "expérience" auprès de tant de
couples engagés à vivre fidèlement
leur vie conjugale, saint Josémaria
conseillait, entre autres, aux époux
chrétiens : « Pour conserver dans le
mariage la joie des premiers jours, la
femme doit s'efforcer de conquérir
son mari chaque jour ; et il faudrait
en dire autant du mari en ce qui
concerne sa femme. L'amour doit
être conquis chaque jour et l'amour
s'obtient par le sacrifice, avec des
sourires et aussi de la sagacité. (...)
Tout ce qui s'oppose à cette tâche est
mauvais, ne convient pas. (...) Les
ménages ont une grâce d'état – la
grâce du sacrement – qui leur permet
de pratiquer toutes les vertus
humaines et chrétiennes de la vie en
commun : la compréhension, la
bonne humeur, la patience, le
pardon, la délicatesse dans les
relations mutuelles. L'important est
qu'ils ne se laissent pas aller, ni
emporter par la nervosité, l'orgueil



ou les manies personnelles. C'est
pourquoi le mari et la femme doivent
croître en vie intérieure et
apprendre de la Sainte Famille à
vivre avec tact – pour une raison
humaine et surnaturelle à la fois – les
vertus du foyer chrétien. Je le
répète : la grâce de Dieu ne leur
manque pas » (Entretiens 107-108).

b) La particularité de la vocation
matrimoniale

Par le Baptême, chacun des époux
chrétiens est déjà inséré dans le
mystère de l'amour du Christ pour
l'Église et y participe. Et cette
insertion devient spécifique en vertu
du mariage, plus précisément par
l'"unité de deux" ou lien conjugal : ce
sont eux deux, en tant qu'époux, qui
participent au mystère de l'amour du
Christ et de l'Église. Suivre et imiter
le Christ, ce à quoi ils sont appelés en
tant que chrétiens, trouve dans la
relation mutuelle découlant de



l'"unité dans la chair" qui s'est établie
entre eux par le sacrement, une
expression qualifiée du don de soi
par lequel le Christ aime et s'unit à
son Église. « C'est pourquoi je pense
toujours avec espoir et affection aux
foyers chrétiens, à toutes les familles
qui sont issues du sacrement du
mariage, qui sont des témoignages
lumineux de ce grand mystère divin
– sacramentum magnum !(Ep 5, 32),
un grand sacrement – de l'union et
de l'amour entre Jésus-Christ et son
Église. Nous devons travailler à ce
que ces cellules chrétiennes de la
société naissent et se développent
dans un désir de sainteté, dans la
conscience que le sacrement initial,
le baptême, confère à tous les
chrétiens une mission divine, que
chacun doit remplir dans sa propre
vie » (Entretiens 91).

La particularité de leur participation
au mystère de l'amour du Christ est
la raison pour laquelle le



comportement des époux est,
objectivement et réellement, matière
et motif de sainteté ; et c’est aussi
pourquoi la réciprocité est une
composante essentielle de ces
relations. Par le mariage, une
relation d'une telle nature s'est
établie entre eux que la femme vit la
condition d'épouse dans la mesure
où elle est unie à son mari et vice
versa. De même, l'Église n'est elle-
même qu'en vertu de son union avec
le Christ. Cette signification est 
intrinsèque à la réalité du mariage et
les conjoints ne peuvent la détruire.
C'est là que réside, en dernière
analyse, l'unité indissoluble du
mariage (« parce que, qu'on le veuille
ou non, le mariage est indissoluble
» (QCP 22), et le devoir d'"aide
mutuelle" comme fin du mariage.
C'est pourquoi saint Josémaria,
lorsqu'il évoquait la manière d'être
fidèle et de maintenir vivant l'amour
du mariage, insistait toujours, d'une
manière ou d'une autre, sur la même



recommandation : « Évitez l'orgueil,
qui est le plus grand ennemi de vos
relations conjugales » ; et, un peu
plus tard, de manière positive : «
votre devoir de paraître aimables est
aussi actuel que lorsque vous étiez
fiancées » (QCP 26). S'aimer l'un
l'autre est une exigence de justice
demandée par la nature de
l'engagement que, comme époux, ils
ont acquis par le sacrement du
mariage : refléter dans leurs
relations mutuelles l'amour entre le
Christ et l'Église.

L'amour et les relations mutuelles
des époux sont en eux-mêmes saints
et sanctifiants ; mais ils ne
contribueront à leur sanctification –
du point de vue objectif – que s'ils
expriment et reflètent le caractère
nuptial et la condition nuptiale.
L'amour du Christ pour l'Église a
pour but essentiel sa sanctification :
Le Christ « a aimé l'Église, Il s'est
livré pour elle (…) afin de la rendre



sainte » (Ep 5, 25-26). Et saint
Josémaria fait allusion à cette
dimension quand il dit que les époux
« sont appelés à sanctifier leur union
» (QCP 23), ou que « cette authenticité
de l'amour requiert fidélité et
rectitude dans toutes les relations
matrimoniales » (QCP 25). Ainsi, la
sanctification de l'autre conjoint –
prendre soin de sa sanctification –
par la droiture et la fidélité à la
vérité du mariage, est une exigence
intérieure de l'amour conjugal lui-
même et fait partie de la
sanctification personnelle.

La fidélité à cet engagement,
manifestation évidente de
l'authenticité de leur amour, exigera
des conjoints qu'ils se donnent les
moyens de maintenir vivante la
décision libre et consciente qui les a
faits mari et femme. D'où le "besoin"
– compris d'un point de vue
existentiel et éthique – de renouveler
fréquemment (faire consciemment et



volontairement de nouveau) le
moment premier de la célébration du
mariage. De cette façon, ils seront
également conscients que leur
mariage, bien qu'il commence par
leur "oui" mutuel, découle
radicalement du mystère de Dieu. Le
don de l'Esprit Saint, infusé dans
leurs cœurs par la célébration du
sacrement, en même temps qu'un
commandement qui leur montre la
manière de répondre à leur vocation
chrétienne, est avant tout une force
qui les rend capables et un stimulant
pour rendre visible devant eux-
mêmes et devant les autres la
nouvelle communion d'amour qu'est
leur mariage. Dans cette optique,
saint Josémaria affirme : « j'aime
imaginer les foyers chrétiens,
lumineux et joyeux, comme le fut
celui de la Sainte Famille (…) Chaque
foyer chrétien devrait être un havre
de sérénité où l'on perçoit, au-delà
des petites contradictions
quotidiennes, une affection vraie et



sincère, une profonde tranquillité,
fruit d'une foi réelle et vécue » (QCP
22).

Dans cet engagement – toujours
maintenu par la prière et la vie
sacramentelle – les époux doivent
être vigilants – c'est une
caractéristique de l'amour véritable –
pour que la "désillusion" n'entre pas
dans la communion qu'ils ont établie.
« Je dis constamment à ceux qui ont
été appelés par Dieu à fonder un
foyer, de s'aimer toujours, de s'aimer
de cet amour plein d'enthousiasme
qu'ils se portaient lorsqu'ils étaient
fiancés (...) L'avalanche des peines et
des contrariétés n'est pas capable
d'étouffer l'amour véritable : le
sacrifice joyeusement partagé unit
davantage. Comme dit l'Écriture 
aquae multae – les nombreuses
difficultés, physiques et morales – 
non potuerunt extinguere caritatem
(Cant 8, 7), ne pourront éteindre
l'amour » (Entretiens 91 ; cf. QCP 24).

https://fr.escrivaworks.org/book/quand_le_christ_passe/point/24


C'est pourquoi, selon Éphésiens 5,
toute l'existence des époux chrétiens
doit être continuellement façonnée
comme une communion de vie et
d'amour, à l'image de la communion
Christ-Église. La transformation
ontologique, la nouvelle créature que
les époux chrétiens sont devenus par
le Baptême, doit être vécue à partir
du sacrement du Mariage comme
une "unité de deux". Ceci, comme le
souligne saint Josémaria en parlant
de la relation entre la vocation du
mariage et celle du célibat pour le
Royaume des cieux, conduira les uns
et les autres à s'efforcer de maintenir
vivant l'esprit chrétien là où Dieu les
appelle. « Ce qui compte par-dessus
tout, c'est que chacun réponde à sa
propre vocation : et pour chacun, le
plus parfait est de faire – toujours et
seulement –la volonté de Dieu
» (Entretiens 92).

4. Mariage et ouverture à la vie



Dire que le but du mariage est la
procréation, c'est affirmer que par sa
nature même, il est ouvert à la vie.
C'est ainsi qu'il a été institué par Dieu
depuis "le commencement" et c'est
ainsi qu'il a été compris par la
tradition et la doctrine de l'Église. Tel
est l'enseignement de la Révélation et
aussi la conclusion à laquelle conduit
la considération anthropologique de
la sexualité. Bien que la terminologie
et la systématisation de la doctrine
des fins soient entrées tardivement
dans le langage du Magistère de
l'Église, il n'en reste pas moins que
l'Église a considéré le mariage et la
réalité de la sexualité essentiellement
sous l'angle de la fécondité.

Ainsi, comme le souligne l’Encyclique
Humanae vitae en référence à
l'amour conjugal, c'est une
affirmation constante de cette
doctrine à travers les siècles que «
par le moyen de la donation
personnelle réciproque, qui leur est



propre et exclusive, les époux
tendent à la communion de leurs
êtres en vue d'un mutuel
perfectionnement personnel pour
collaborer avec Dieu à la génération
et à l'éducation de nouvelles vies
» (Humanae Vitae, 8). Deux choses
sont mises en évidence ici et leur
compréhension doit toujours
présider à la juste évaluation de la
vocation conjugale à la plénitude de
la vie chrétienne : l'amour conjugal
est la "matière" de la sanctification
des époux ; et l'ouverture à la vie est
une exigence inaliénable de
l'authenticité de leur amour
conjugal. En effet, comme le
proclame Vatican II, en parlant de
l'appel universel à la sainteté, « ainsi
donc tous ceux qui croient au Christ
iront en se sanctifiant toujours plus
dans les conditions, les charges et les
circonstances qui sont celles de leur
vie et grâce à elles » (LG, 41). Il est
donc compréhensible que la
grandeur du mariage et l'ouverture à



la vie de l'amour conjugal fassent
partie du cœur même de
l'enseignement de saint Josémaria
sur le mariage, et qu'ils soient
tellement unis dans cet
enseignement qu'ils en viennent à
être considérés comme des aspects
ou des dimensions de la même
réalité : l'amour des époux ne peut
être qualifié de conjugal s'il est privé
de son ouverture à la vie de façon
artificielle. C'est une exigence
intérieure de sa vérité. Le Magistère
de l'Église fait référence à
l'inséparabilité de ces dimensions
lorsqu'il parle du « lien indissoluble,
que Dieu a voulu et que l'homme ne
peut rompre de son initiative, entre
les deux significations de l'acte
conjugal : union et procréation
» (Humanae Vitae, 12).

a) L'ouverture à la vie, une exigence
de la vérité de l'amour conjugal



Nombreux et variés sont les lieux et
les circonstances dans lesquels saint
Josémaria, s'adressant à des couples
mariés, parle, oralement ou par écrit,
de l'ouverture du mariage à la vie.
Dans sa réflexion sur l'amour
conjugal, au cœur même de sa
prédication sur le mariage comme
vocation divine, il faisait souvent
allusion à cet aspect. Car, comme on
vient de le dire, la vérité de l'amour
conjugal est inséparable de
l'ouverture à la fécondité.

« Il n'y a pas d'amour humain net,
franc et joyeux dans le mariage, si
l'on ne vit pas cette vertu de chasteté,
qui respecte le mystère de la
sexualité et l'ordonne à la fécondité
et à la générosité. (...) je (…) dirai
aussi [aux époux] que les relations
conjugales sont dignes quand elles
sont la preuve d'un véritable amour
et, par conséquent, quand elles sont
ouvertes à la fécondité, à la
procréation » (QCP 25). Ne pas



respecter cette ouverture dénature et
rend "mensonger" le langage propre
à l'expression de l'amour conjugal : «
Tarir les sources de la vie est un
crime contre les dons que Dieu a
concédés à l'humanité, la
manifestation d'une conduite
inspirée par l'égoïsme et non par
l'amour » (ibidem). Lorsque cela se
produit, « le bien divin de la
sexualité se pervertit, l'intimité est
détruite et le mari et la femme ne
peuvent plus se regarder en face
loyalement » (ibidem). La sincérité
de la relation interpersonnelle est
contredite frontalement : elle n'est
plus alors une relation de personne à
personne mais l'un et l'autre y
gardent quelque chose d’eux-mêmes
en propre. Et la nature de la
sexualité comme un don de Dieu qui
a « donné à notre corps la possibilité
d'engendrer, autrement dit de
participer en quelque sorte à son
pouvoir créateur » (QCP 24), est
oubliée.



b) "Générosité" dans la réponse des
conjoints à la décision de transmettre
la vie.

« Le mariage – Saint Josémaria
répondait dans l'interview citée ci-
dessus à une question sur le sujet du
nombre d'enfants dans le mariage) –,
je ne me lasserai jamais de le répéter,
est un chemin divin, grand et
merveilleux, et, comme tout ce qui
est divin en nous, il comporte des
manifestations concrètes de réponse
à la grâce, de générosité, de don de
soi, de service. L'égoïsme, sous
quelque forme que ce soit, s'oppose à
cet amour de Dieu qui doit régner
dans notre vie. C'est là un point
capital qu'il faut avoir présent à
l'esprit au sujet du mariage et du
nombre des enfants » (Entretiens 93).
En effet, deux voies s'offrent aux
époux dans la décision de
transmettre la vie humaine : adapter
leur conduite au projet de Dieu, ou se
laisser guider par des approches



contraceptives, nées peut-être de la
peur de la vie ou d'une mentalité
hédoniste.

Pour les époux chrétiens, la bonne
décision ne peut être qu'une réponse
généreuse au plan de Dieu. Comme
conséquence du sacrement reçu et de
la signification vocationnelle de leur
mariage, cette décision doit être
fondée sur la confiance en Dieu. « Il
est important que les époux
prennent clairement conscience de la
dignité de leur vocation, et sachent
qu'ils ont été appelés par Dieu à
atteindre aussi l'amour divin à
travers l'amour humain ; qu'ils ont
été élus, de toute éternité, pour
coopérer au pouvoir créateur de
Dieu par la procréation et ensuite
par l'éducation des enfants ; que le
Seigneur leur demande de faire de
leur foyer et de leur vie familiale tout
entière un témoignage de toutes les
vertus chrétiennes » (Entretiens 93).
Une conduite ou une manière de



procéder qui ne serait pas inspirée
par l'amour de Dieu irait à l'encontre
de l'essence de la vie chrétienne et,
par conséquent, du mariage en tant
que chemin de sainteté.

Cependant, une famille nombreuse
n'est pas simplement celle qui a
beaucoup d'enfants, mais celle qui
est la conséquence de « la conscience
et la générosité des époux à propos
de leur mission de transmettre la vie
qui a en elle-même une valeur
d'éternité » (Vademecum pour les
confesseurs, 2, 3). Saint Josémaria
disait : « lorsque je loue la famille
nombreuse, je ne me réfère pas à
celle qui est la conséquence de
relations purement physiologiques,
mais à celle qui naît de l'exercice des
vertus chrétiennes, à celle qui
possède un sens élevé de la dignité
de la personne, à celle qui sait que
donner des enfants à Dieu ne
consiste pas seulement à les
engendrer à la vie naturelle, mais



exige aussi toute une longue tâche
d'éducation : leur donner la vie est le
premier pas, mais ce n'est pas tout. Il
peut y avoir des cas concrets où la
volonté de Dieu – manifestée par des
moyens ordinaires – réside
précisément en ce que la famille soit
peu nombreuse. (...) Le nombre
d'enfants n'est pas à lui seul décisif :
avoir beaucoup ou peu d'enfants ne
suffit pas pour qu'une famille soit
plus ou moins chrétienne.
L'important, c'est la droiture avec
laquelle on vit la vie conjugale
» (Entretiens 94).

Le mariage et l'amour conjugal sont
naturellement orientés vers la
fécondité. C'est pourquoi, « parmi
ceux qui remplissent ainsi la tâche
que Dieu leur a confiée, il faut
accorder une mention spéciale à
ceux qui (…) acceptent de grand
cœur d’élever dignement même un
plus grand nombre d’enfants
» (Gaudium et Spes, 50). C'est ce que



saint Josémaria proclame également
à plusieurs reprises, dans des
réunions, des rencontres et par écrit :
« Je bénis les parents qui accueillent
avec joie la mission que Dieu leur a
confiée et ont beaucoup d'enfants. Et
j'invite les couples à ne pas tarir les
sources de la vie, à avoir le sens du
surnaturel et le courage qu'il faut
pour bien élever une nombreuse
famille, si Dieu la leur envoie » (QCP
94).

Mais si des époux vivent avec la
même générosité et avec la volonté
de répondre fidèlement à la volonté
de Dieu, et « si malgré tout, le
Seigneur ne leur donne pas
d'enfants, qu'ils n'en conçoivent
aucune frustration ; qu'ils soient
contents et découvrent dans ce fait
précisément la volonté de Dieu à leur
égard (...). Il n'y a donc pas lieu de
croire à un échec ni de s'abandonner
à la tristesse. Si les époux ont une vie
intérieure, ils comprendront que



Dieu les presse, et les pousse à faire
de leur vie un service chrétien
généreux, un apostolat différent de
celui qu'ils auraient réalisé avec
leurs enfants, mais tout aussi
merveilleux. Qu'ils regardent autour
d'eux et ils découvriront tout de suite
des personnes qui ont besoin d'aide,
de charité et d'affection » (Entretiens
96).

Thèmes connexes : Chasteté ; Célibat ;
Devoirs d'état ; Famille,
Sanctification de la ; Sacrements :
Exposition d’ensemble ; Sainte
Famille ; Sanctification ; Vocation.

Bibliographie : Entretiens 91-92 ;
Marta Brancantisano Manzi - Rosario
Peris (eds.)Familia y cultura de la
vida, GVQ, VII, 2003 passim ; Cormac
Burke, "El Beato Josemaría Escrivá y
el matrimonio : camino humano y
vocación sobrenatural" Romana.
Estudios 1985-1996, 1997, pp.
333-346 ; José Luis Illanes Mundo y



santidad, Madrid, Palabra, 1986 Id,
"El matrimonio y la familia en la
historia de la salvación.
Consideraciones siguiendo la
enseñanza de San Josemaría Escrivá
de Balaguer", in Enrique Molina-
Tomás Trigo (eds.) Matrimonio,
familia, vida. Augusto Sarmiento,
Pamplona, EUNSA, 2011, pp. 49-68 ;
Alfonso Méndiz - Juan Ángel Brage
(eds.) Un amor siempre joven.
Enseñanzas de San Josemaría sobre la
familia, Madrid, Palabra, 2003 ;
PedroRodríguez Vocación, trabajo,
contemplación, Pamplona, EUNSA,
1986 ; Augusto Sarmiento, "El
matrimonio, una vocación a la
santidad", in José Luis Illanes et al. El
cristiano en el mundo. En el
Centenario del nacimiento del Beato
Josemaría Escrivá (1902-2002). XXIII
Simposio Internacional de Teología de
la Universidad de Navarra,
Pamplona, Servicio de Publicaciones
de la Universidad de Navarra, 2003,
pp. 347-365 ; Antonio Vázquez Como



las manos de Dios. Matrimonio y
familia en las enseñanzas de
Josemaría Escrivá, Madrid, Palabra,
2002.

Augusto Sarmiento

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
mariage/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-mariage/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-mariage/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-mariage/

	MARIAGE

