
opusdei.org

EXAMEN DE
CONSCIENCE

1. L’examen de conscience dans
le contexte du dialogue entre
l’homme et Dieu. 2.
Connaissance de Dieu et
connaissance de soi. 3. Examen
général et examen particulier

14/03/2024

introduction

1. L’examen de conscience dans le
contexte du dialogue entre l’homme
et Dieu.



2. Connaissance de Dieu et
connaissance de soi.

3. Examen général et examen
particulier

Dans le domaine de la conversion
intérieure à Dieu, l'examen de
conscience est généralement
envisagé sous deux aspects,
étroitement liés l'un à l'autre : celui
de la préparation - inventaire
diligent des péchés commis - pour
recevoir fructueusement le
sacrement de Pénitence (cf. CEC , n.
1454), et celui de la pratique
ascétique nécessaire au progrès de la
vie spirituelle. Nous nous
restreignons ici au deuxième aspect,
dont la finalité est bien cadrée dans
ces paroles de saint Josémaria, qui
relient l'appel et le fait de suivre le
Christ à la nécessité d'examiner son
cœur dans l'amour de Dieu : « Quand
le Seigneur les appela, les premiers
apôtres se trouvaient près de la



vieille barque, occupés à
raccommoder leurs filets déchirés.
Le Seigneur leur dit de le suivre ; et
eux, “statim” — immédiatement,
“relictis omnibus” — abandonnant
toute chose, oui, tout ! ils le
suivirent... Et nous, qui désirons les
imiter, il arrive parfois que nous ne
parvenions pas à tout abandonner.
Et il nous reste un attachement au
cœur, une erreur dans notre vie, que
nous ne voulons pas retrancher, pour
l’offrir au Seigneur. — Parviendras-
tu à examiner ton cœur en allant au
fond des choses ? — Qu’il n’y
demeure rien qui ne soit pas à lui !
Sinon ni toi ni moi, nous ne l’aimons
vraiment » (Forge 356).

Cette dernière phrase reflète le point
vers lequel s'orientent toutes les
considérations que saint Josémaria
fait à propos de l'examen de
conscience : la nécessité pour le
chrétien de toujours grandir en



amour de Dieu et d'éviter tout ce qui
peut être un obstacle à cet amour.

1. L’examen de conscience dans le
contexte du dialogue entre
l’homme et Dieu

Le chrétien, dans l'examen de
conscience, se place devant lui-même
en présence de Dieu, pour découvrir
ce qui, en lui et dans ses actes, ne
correspond pas à sa vocation
d'enfant de Dieu dans le Christ,
appelé à la sainteté. La connaissance
ainsi acquise le dispose à la
contrition - à la douleur de ses fautes
et à la résolution de s'amender - à
demander pardon à Dieu, à valoriser
les biens qu'il a reçus de Lui, à
rendre grâces et à rechercher les
moyens appropriés pour s'améliorer
dans les circonstances où il se
trouve : « Examine attentivement ta
conduite. Tu verras que tu es chargé
d’erreurs, et que ces erreurs te font
du tort à toi, et peut-être aussi à ceux



qui t’entourent. (...) — Oui, tu as
besoin de faire un bon examen de
conscience tous les jours, un examen
qui t’amène à prendre des
résolutions précises pour améliorer
ta vie, parce que tu éprouveras une
véritable douleur de tes fautes, de tes
omissions et de tes péchés » (Forge
481).

L'examen est une nécessité pour le
chrétien qui veut répondre à l'appel
divin : « Si tu luttes vraiment, tu as
besoin de faire ton examen de
conscience. Soigne cet examen
quotidien : vois si tu ressens
vraiment une douleur d'Amour,
parce que tu ne traites pas Notre
Seigneur comme tu le devrais
» (Sillon 142). Saint Josémaria met en
évidence le but fondamental de
l'examen : la douleur due au manque
de correspondance avec l'Amour de
Dieu, et avertit que le véritable
examen de conscience doit se
terminer par la contrition. C'est



pourquoi il conseille : « Achève
toujours ton examen par un acte
d’amour — douleur d’amour — pour
toi, pour tous les péchés des
hommes… — Et considère avec quel
soin paternel Dieu a écarté les
obstacles de ton chemin pour que tu
ne trébuches pas » (Chemin 246).
L'examen ne s'achève pas sur lui-
même, il se termine par la douleur
d'amour et – précisément parce
qu'elle est d'amour – par la peine
pour ses propres péchés et ceux des
autres. Il est inspiré par l'amour de
Dieu et conduit, devant l'Amour de
Dieu, à la douleur pour ses propres
fautes et à la gratitude. Et de là, à la
rectification de son comportement : «
“ En tant que chrétien, que ne dois-je
pas à Dieu ! Pour n’avoir pas acquitté
cette dette, j’ai pleuré de douleur :
douleur d’amour. Mea culpa ! ” — Il
est bon que tu commences à
reconnaître tes dettes ; mais n’oublie
pas qu’elles se paient avec des



larmes… et avec des œuvres
» (Chemin 242).

Pour saint Josémaria, « l’examen de
conscience répond à un besoin
d’amour ; c’est une question de
sensibilité » (Forge 110). C'est la
délicatesse de l'âme, amoureuse de
Dieu, qui cherche à plaire à son
Seigneur jusque dans les moindres
détails : « Comme je la comprends
bien l’interrogation de cette âme
éprise de Dieu : y a-t-il eu de ma part
la moindre grimace de dégoût ? Y a-t-
il eu en moi quelque chose qui ait pu
te faire de la peine, Seigneur, ô mon
Amour ? — Demande à Dieu, ton
Père, de nous accorder toujours cette
exigence dans l’amour » (Forge 494).

Ce dialogue, fruit de la relation
personnelle d'amour entre le
chrétien et Dieu, est le lieu adéquat
de l'examen de conscience (cf. CECH,
p. 431). Pour saint Josémaria,
l'examen n'est pas une simple



introspection, une sorte de
monologue intérieur qui traite de soi-
même et de ses œuvres, pour jauger,
même jusqu'à l'exagération, si ça va
bien ou si ça va mal, parce que « le
chrétien n'est pas un maniaque qui
collectionne des états de services
irréprochables » (Quand le Christ
passe 75). L'examen est une forme de
prière, dans laquelle l'homme
considère sa propre vie en présence
de Dieu, dans un dialogue avec le
Seigneur et avec l'aide de sa grâce : «
Si quelque chose en moi te déplaît,
Jésus, dis-le moi, et nous
l’arracherons ! » (Forge 108). Dans
cet environnement de relation
amoureuse avec Dieu, le danger de
rigidité ou d'une surestimation de
l'effort humain dans le progrès
spirituel est exclu : l'âme se confie à
Dieu dans son cheminement,
puisqu'elle reçoit et Sa lumière pour
savoir où combattre, et la force pour
le faire.



L'examen de conscience est une
tâche qui nécessite un effort sérieux,
car le bien en jeu est le plus élevé des
biens. Pour illustrer cette réalité,
Saint Josémaria fait une comparaison
avec la gestion des affaires
humaines : « Examen. — Tâche
quotidienne. — Comptabilité que ne
néglige jamais celui qui gère un
commerce. Or y a-t-il affaire plus
importante que celle de la vie
éternelle ? » (C 235). La comparaison,
déjà utilisée depuis longtemps dans
l'Église (cf. CECH, p. 423-424), est
simple et illustrative : gérer une
entreprise passe par la
comptabilisation des dépenses et des
recettes, la considération de ce qu'il
faut améliorer et comment le faire,
l'application d'un remède pour les
défauts, etc. Atteindre la vie éternelle
est la finalité de la grande entreprise
du chrétien, qui prend forme dans la
lutte quotidienne pour correspondre
à la grâce divine. L'étape préalable et
le point de départ de cette lutte est



l'examen de conscience. Le négliger
est un grave danger : « II y a un
ennemi de la vie intérieure, mesquin
et stupide, mais malheureusement
très efficace : le manque d’effort
dans l’examen de conscience » (Forge
109). Rien ne compte autant pour le
chrétien que de se rapprocher de
plus en plus de Dieu, il essaiera donc
toujours « de faire en conscience
l'examen de conscience » (Del
Portillo, Lettre 8-XII-1976, n. 8 ;
Fernández Carvajal, 2004, III, p 391).

L'examen est un devoir quotidien. «
Ne me laisse pas tomber l'examen
tous les jours, la nuit venue : c'est
une question de trois
minutes» (CECH, p. 422),
recommandait saint Josémaria à l'un
de ses fils, en lui suggérant le
moment et l'heure pour le faire : en
fin de journée et brièvement. Pour
un examen plus détaillé, « plus
profond et plus étendu » (Chemin
245), il y a la récollection mensuelle



et la retraite annuelle : « Jours de
retraite. Recueillement pour
connaître Dieu, pour te connaître et
ainsi progresser. Un temps
nécessaire pour découvrir en quoi et
comment il faut changer : que dois-je
faire ? que dois-je éviter ? » (Sillon
177). Dans le calme et le
recueillement des jours de retraite,
seul avec Dieu, dans « cette solitude
bénie, si nécessaire à la bonne
marche de ta vie intérieure
» (Chemin 304), le chrétien, loin des
fatigues de la journée, a l'occasion de
considérer sa vie spirituelle plus
attentivement et de manière plus
complète et de rechercher la
conversion : « Dans ta vie, y a-t-il
quelque chose de contraire à ta
condition de chrétien et qui te pousse
à ne pas vouloir te purifier ? —
Examine ta conduite et corrige-toi
» (Forge 480).

Saint Josémaria insiste également sur
l'importance d'être vigilant à chaque



instant : « Habituez-vous à voir Dieu
derrière toute chose, à savoir qu’il
nous attend toujours, qu’il nous
contemple et nous demande
justement de le suivre avec loyauté,
sans abandonner la place qui nous
revient en ce monde. Pour ne pas
perdre sa divine compagnie nous
devons marcher avec une vigilance
affectueuse, avec une volonté sincère
de lutter » (Amis de Dieu 218). Par
cette attitude de « vigilance », il ne se
réfère pas à une habitude de maîtrise
de soi permanente, mais plutôt à une
attitude de l'esprit, à une disposition
d'esprit typique de l'âme amoureuse,
car « lorsqu'on aime vraiment..., on
trouve toujours des occasions pour
aimer encore plus » (Sillon 420). C'est
une vigilance sereine qui vient de
l'amour de Dieu, qui cherche à
l'aimer toujours plus et mieux, et qui
se concrétise dans la résolution
aimante de « de commencer et de
recommencer, à chaque instant s’il le
faut » (Amis de Dieu 219 ; cf. Amis de



Dieu 214). La manière de former
dans l'âme cet esprit d'examen est la
bonne réalisation quotidienne de
l'examen de conscience et la
croissance dans l'amour de Dieu.

Saint Josémaria fait - comme nous le
commenterons plus loin en détail - la
distinction classique entre un
examen général, qui implique un
regard dirigé sur toute la journée, et
un examen particulier, qui focalise
l'attention sur un point précis où l'on
souhaite s'améliorer. Parfois, il fait
diverses suggestions, et parmi les
diverses méthodes qui ont été
proposées pour faire les examens de
conscience, il ne donne la primauté à
aucune d'elles en particulier,
directement ou indirectement, ni
même à la sienne propre. « On ne
peut pas donner de règles fixes.
L'examen qui va bien pour une
personne ne va pas bien pour une
autre ; et même cela peut lui aller
bien pendant un temps, et puis ne



plus lui convenir. Cela dépend des
circonstances de chacun. Chacun
s’arrange avec son directeur spirituel
» (Del Portillo, Lettre 8-XII-1976, n.
14).

Quelle que soit la manière de faire
l'examen de conscience, saint
Josémaria met en garde contre un
danger toujours présent dans cet
exercice spirituel : « Au moment de
ton examen de conscience, prends
garde au démon muet » (Chemin
236). Il s'agit du diable - « dont nous
parle l'Évangile » (Forge 127 ; cf. Mt
9, 32-33, Mc 9, 24) - qui empêche le
chrétien d'être sincère avec lui-
même à la fois dans l'examen de
conscience comme dans la direction
spirituelle et dans le sacrement de
Pénitence (cf. Amis de Dieu 188-189 ;
CECH, pp. 416-417). Si la sincérité fait
défaut, on ne reconnaît pas les fautes
et les péchés, et l'âme se ferme à la
douleur, à la demande de pardon et à
la grâce divine. D'où la ferme



recommandation : « Sois d'une
sincérité "sauvage" dans ton examen
de conscience. Il y faut du courage :
tout comme tu te regardes dans la
glace, pour savoir où tu t'es blessé, où
tu t'es taché, où sont les défauts que
tu dois éliminer » (Sillon 148).

C'est le courage qui vient d'une ferme
espérance dans l'amour de Dieu : «
nos misères ne devront jamais nous
conduire à nous fermer à l’Amour de
Dieu, mais au contraire à chercher
refuge dans cet Amour, (...). Nous ne
devons pas nous éloigner de Dieu,
sous prétexte que nous ne voulons
pas découvrir nos faiblesses. Nous
devons attaquer nos misères,
précisément parce que Dieu nous fait
confiance » (Amis de Dieu 187).

2. Connaissance de Dieu et
connaissance de soi

L'examen de conscience a
traditionnellement été considéré
comme un moyen de connaissance



de soi, et ce, à son tour, comme un
chemin nécessaire vers l'union avec
Dieu (Delchard, 1961, col. 1831-1838).
C'est aussi ce que souligne saint
Josémaria lorsqu'il affirme que « la
connaissance de soi nous prend par
la main pour nous guider vers
l’humilité » (Chemin 609). Et, avec
elle, à la confiance et à l'amour de
Dieu en reconnaissance de sa bonté
infinie : « N’oublie pas que tu es… la
boîte à ordures. — C’est pourquoi, si
le divin Jardinier te choisit, s’il te
décape, te nettoie…, et s’il place en toi
des fleurs magnifiques…, ni les
parfums ni les couleurs qui parent ta
laideur ne doivent te rendre
orgueilleux » (Chemin 592).

Cependant, l'antécédence, proposée
par saint Josémaria, de la
connaissance de Dieu par rapport à
la connaissance de soi est
remarquable : « Invoque le Saint-
Esprit dans ton examen de
conscience, afin de mieux connaître



Dieu, afin de te connaître toi-même.
Tu pourras alors te convertir chaque
jour » (Forge 326 ; cf. Quand le Christ
passe 58, Quand le Christ passe 164 ;
Sillon 177 ; Forge 184).

Ce n'est pas une nouveauté, mais
plutôt une manière de poser la
finalité de l'examen de conscience
qui conduit à souligner la primauté
de l'Amour de Dieu pour nous (cf. 1
Jn 4, 19). Pour vivre une vie
surnaturelle, il est nécessaire de
connaître la réalité de l'être
chrétien : à la fois son humanité
même, avec ses limites et sa misère,
mais aussi - plus fondamentalement -
la participation à la vie divine que
nous recevons avec la grâce : « nous
sommes sortis des mains de Dieu,
nous sommes l’objet de la
prédilection de la Très Sainte Trinité,
nous sommes les enfants d’un Père
aussi grand. Je demande à mon
Seigneur que nous nous décidions à
nous en rendre compte, à nous en



réjouir jour après jour » (Amis de
Dieu 26).

Le chrétien doit se regarder lui-
même, dans l'examen de conscience,
à la lumière de ces vérités ; sinon, il
n'atteindra qu'une vision partielle et
souvent peu positive de lui-même et
de ses actions, contrairement à la
réalité voulue par Dieu : « Rejette
loin de toi le désespoir où te conduit
la connaissance de ta misère. — C’est
vrai : financièrement parlant, tu es
un zéro…, par ton rang social, un
autre zéro…, et un autre par tes
vertus, et un autre par ton talent…
Mais, à gauche de tous ces zéros, il y
a le Christ… Et cela fait un chiffre
incommensurable ! » (Chemin 473).
D'où le conseil de saint Josémaria : «
Que chacun de nous médite ce que
Dieu a fait pour lui et la façon dont il
y a répondu » (Amis de Dieu 312). En
gardant à l'esprit les grâces reçues de
Dieu - la vie, la filiation divine, la
rédemption -, dans ce colloque



d'amour avec Dieu que doit être
l'examen, l'âme est à découvert, avec
la douleur d'amour pour les fautes, la
reconnaissance pour les dons reçus,
l'espérance de l'aide divine, et elle se
remplit de désirs de mieux
correspondre à l'avenir (cf. Amis de
Dieu 215).

3. Examen général et examen
paticulier

Saint Josémaria connaît et fait sienne
- comme nous l'avons déjà dit - la
distinction classique et bien connue
dans l'ascèse catholique entre
examen général et examen
particulier (cf. Liuima – Derville,
1961, col. 1838-1849). Avec une
comparaison qui renvoie à la
considération de la vie chrétienne
comme une lutte - « guerre de paix »,
« lutte d'amour », « combat spirituel
», « tournoi d'amour » (cf. Quand le
Christ passe 73-77) -, il présente
graphiquement la nature et le but



des deux modes d'examen de
conscience : « L’examen général est
comme une défense. — L’examen
particulier, comme une attaque. —
Le premier est l’armure. Le second,
l’épée de Tolède » (Chemin 238).

L'examen général, comparé à
l'armure qui protège et défend celui
qui la porte, vise le combat quotidien
dans son ensemble. Son exercice
offre au chrétien la possibilité de se
battre continuellement, sans baisser
la garde ni abandonner le combat, de
« commencer et recommencer
» (Forge 384 ; cf. Chemin 292), pour
que la vie spirituelle soit active et
forte, et, ainsi protégée des pièges de
l'ennemi : « cette manière
surnaturelle d’agir est une vraie
tactique militaire. — Tu fais la guerre
— celle des luttes quotidiennes de ta
vie intérieure — sur des positions
que tu as portées bien au-delà des
remparts de ta forteresse. Et c’est
justement là que l’ennemi attaque :



sur ta petite mortification, sur ta
prière habituelle, sur l’ordre dans
ton travail, sur ton plan de vie. Il lui
est difficile d’arriver jusqu’aux tours
de la citadelle, vulnérables à l’assaut.
— Et s’il y parvient, c’est à bout de
forces » (Chemin 307).

L'examen particulier se concentre
sur un point précis sur lequel on veut
s'améliorer : « Par l’examen
particulier, tu dois tendre
directement à l’acquisition d’une
vertu déterminée, ou a l’extirpation
de ton défaut dominant » (Chemin
241). C'est « l'arme offensive
» (Chemin 240) qui fait vivre l'esprit
de lutte tout au long de la journée, en
concentrant les efforts sur un front
spécifique. Mais il ne s'agit pas de
n'importe quel front de bataille,
l'objet de l'examen particulier doit
être bien adapté à la situation de
l'âme aujourd'hui et maintenant. Le
chrétien doit demander de l'aide à
Dieu et dans la direction spirituelle



pour déterminer ce qui est le mieux
pour son âme : « Demande la
lumière. — Insiste jusqu’à mettre à
nu la racine. Alors tu pourras t’y
attaquer avec cette arme offensive
qu’est l’examen particulier » (Chemin
240). Et puis, une fois le point fixé, il
faut déterminer également les
moyens pour atteindre cet objectif :
ainsi on pourra « aller tout droit »
pour acquérir la vertu ou supprimer
le défaut.

Saint Josémaria accentue l'aspect
positif de la lutte ascétique,
présentant comme objet ou but, en
premier lieu, d’« acquérir une vertu
déterminée » (Chemin 241). Même si
parfois il s'agit « d'extirper un
défaut», il sera généralement plus
attrayant et efficace de porter son
attention non pas sur ce défaut, mais
sur la vertu contraire à ce défaut et
de s'efforcer de l'acquérir. « Le
mouvement de l'âme vers le bien - a
écrit saint Thomas d'Aquin - est plus



fort que celui destiné à se détourner
du mal » (S.Th., 1-2, q. 29, a. 3), et
l’enseignement de saint Josémaria
sur l’examen, concorde avec cette
observation anthropologique.

Thèmes connexes : Contrition ;
Conversion ; Direction spirituelle ;
Humilité ; Lutte ascétique ; Plan de
vie ; Sincérité.

Bibliographie : Camino Edicion
Critico-Historica (CECH), pp. 423-431 ;
Agostino Cappelletti, Examen de
conciencia, en Ermanno Ancilli (dir.)
Diccionario de Espiritualidad, II,
Barcelona, Herder, 1983, pp. 68-73 ;
Antoine Delchard et al., “Examen de
conscience”, en Dictionnaire de
spiritualité, IV, 1961, cols. 1789-1838 ;
Francisco Fernández Carvajal, Parler
avec Dieu, Méditations pour chaque
jour de l’année, Le Laurier, 2004 ;
Antanas Liuima - André Derville,
“Examen particulier”, en DSp, IV,
1961, cols. 1839-1849.



Juan Ramon Areitio

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
examen-de-conscience/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-examen-de-conscience/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-examen-de-conscience/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-examen-de-conscience/

	EXAMEN DE CONSCIENCE

