
opusdei.org

ÉVANGÉLISATION ET
CATÉCHÈSE

1. La mission évangélisatrice de
l'Église. 2. Apostolat de la
doctrine. 3. « Une grande
catéchèse ». 4. Les vertus de
l'évangélisateur.

14/03/2024

1. La mission évangélisatrice de
l'Église.

2. Apostolat de la doctrine.

3. « Une grande catéchèse ».

4. Les vertus de l'évangélisateur.



1. La mission évangélisatrice de
l'Église

« Évangéliser est, en effet, la grâce et
la vocation propre de l’Église, son
identité la plus profonde. Elle existe
pour évangéliser, c’est-à-dire pour
prêcher et enseigner, être le canal du
don de la grâce, réconcilier les
pécheurs avec Dieu, perpétuer le
sacrifice du Christ dans la Sainte
Messe qui est le mémorial de sa mort
et de sa résurrection glorieuse » (EN,
14). Avant Vatican II, on se contentait
d’utiliser le terme « évangélisation »
pour désigner uniquement la «
première annonce » (Kérygma) ; au
Concile, on l’a aussi appliqué au
ministère de la Parole ; le Synode des
évêques de 1974 en a élargi le sens
pour y inclure les trois fonctions de
la mission (prophétique, sacerdotale
et royale). Comme le montre bien la
première citation, l'Exhortation
Apostolique Evangelii nuntiandi
englobe par ce terme toute l'action



de l'Église au service des hommes :
outre la première annonce et la
catéchèse, la prédication, la
célébration liturgique, le témoignage
de la foi et de la charité, etc.

La première proclamation cherche à
éveiller la foi en Jésus-Christ et en
son Évangile chez le païen. La
catéchèse, à proprement parler, est
l'approfondissement organique et
systématique des contenus de la
Révélation, visant d'abord à préparer
le néophyte à l'initiation chrétienne et
ensuite à rendre la vie de foi toujours
plus mûre et cohérente. À l'heure
actuelle, alors que la mission ad
gentes se poursuit, il est nécessaire
de « réévangéliser » également les
peuples de l'ancienne tradition
chrétienne, en particulier les pays
dits occidentaux, marqués par un «
sécularisme » progressif. Déjà Paul VI
parlait « des multitudes de personnes
qui ont reçu le baptême mais vivent
en dehors de toute vie chrétienne



» (EN, 52). Immédiatement après le
Grand Jubilé de l'an 2000, Jean-Paul
II a exhorté les chrétiens à « avancer
au large » (cf. Lc 5, 4) dans un élan
apostolique renouvelé : « À maintes
reprises, j'ai répété ces dernières
années l'appel à la nouvelle
évangélisation. Je le reprends
maintenant, surtout pour montrer
qu'il faut raviver en nous l'élan des
origines, en nous laissant pénétrer de
l'ardeur de la prédication
apostolique qui a suivi la Pentecôte.
Nous devons revivre en nous le
sentiment enflammé de Paul qui
s'exclamait : « Malheur à moi si je
n'annonçais pas l'Évangile ! » (1 Co
9,16) » (NMI, 40).

La conscience de la mission
évangélisatrice de l'Église a
profondément inspiré le ministère
sacerdotal de saint Josémaria et son
travail de fondateur de l'Opus Dei.
Tout au long des cinquante années
de son sacerdoce, il s'est



généreusement consacré à la
prédication, à la catéchèse, à une
vaste activité de direction spirituelle,
tant personnelle que collective, et à
la rédaction d'ouvrages de
spiritualité, aujourd'hui diffusés dans
le monde entier en plusieurs langues
et à des millions d'exemplaires. Jean-
Paul II, dans l'audience qu'il a
accordée le 7 octobre 2002 aux
pèlerins présents à la canonisation
du fondateur de l'Opus Dei, a pu
affirmer : « Saint Josémaria était
profondément convaincu que la vie
chrétienne porte en elle une mission
et un apostolat : nous sommes dans
le monde pour le sauver avec le
Christ. Il a aimé le monde
passionnément, d'un amour
rédempteur » (Romana. Bulletin de la
Prélature de la Sainte-Croix et de
l'Opus Dei 35, 2002, pp. 216-217).

2. Apostolat de la doctrine



Le désir d'évangéliser a enflammé le
cœur de saint Josémaria dès qu’à
l’adolescence il commença à penser à
sa vocation. Les biographes
témoignent qu'il a toujours placé la
formation doctrinale des fidèles, en
particulier des jeunes, au premier
plan de son activité pastorale. Il
écrivit d’une manière lapidaire : «
apostolat de la doctrine : ce sera
toujours ton apostolat » (S 225). Alors
qu'il fréquentait, en tant qu'étudiant
externe, le Séminaire de Logroño, il
s'associa spontanément aux activités
catéchétiques confiées aux
séminaristes (cf. AVP, I, p. 108). Après
son ordination sacerdotale, reçue à
Saragosse le 28 mars 1925, il
remplaça brièvement le curé d'une
paroisse rurale et ensuite, pendant
presque deux ans, il occupa le poste
d'aumônier adjoint dans un
presbytère de la ville : dans les deux
cas, il fit la preuve d’un vif zèle
apostolique et d’une préoccupation



concrète pour la catéchèse (cf. AVP, I,
pp. 217-227).

Installé à Madrid pour obtenir un
doctorat en Droit, il occupe entre
1927 et 1931 le poste d'aumônier du 
Patronato de Enfermos, géré par la
Congrégation des Dames
Apostoliques. Outre l'énorme travail
pastoral consistant à administrer les
sacrements aux malades dans les
quartiers les plus pauvres de Madrid,
il collabore activement à la
préparation à la première
communion de milliers d'enfants
fréquentant les écoles gérées par
l’Obra de la Preservación de la Fe (cf.
González-Simancas, 2008 pp.
147-203). Vázquez de Prada affirme
qu'il a préparé « quelque 4000
enfants à la première communion
chaque année » (AVP, I, p. 279). Une
dame apostolique se souvient de lui
comme « d'un prédicateur et d'un
catéchiste sérieux et rigoureux
» (AVP, I, p. 277). Au début des années



30 et jusqu'au début de la guerre
civile espagnole, il a conduit de
nombreux étudiants à collaborer à la
catéchèse dispensée dans les
quartiers les plus inconfortables et
socialement problématiques de
Madrid (cf. AVP, I, pp. 474-484). Les
conversations que saint Josémaria a
eues avec Mgr Francisco Morán,
vicaire général du diocèse de Madrid
(cf. Casas, 2008, pp. 371-411), sont le
reflet de cette activité et de l'effort
pour la mener à bien en union avec
les autorités ecclésiastiques.

Alors qu'il déployait ce généreux zèle
sacerdotal, saint Josémaria reçut, le 2
octobre 1928, l'inspiration divine qui
donna naissance à l'Opus Dei dont le
but est d'éveiller chez les chrétiens
de toute condition sociale la
conscience de la vocation baptismale
à la sainteté à travers les activités
quotidiennes, en commençant par le
travail professionnel. « Un secret. —
Un secret à crier sur les toits : ces



crises mondiales sont des crises de
saints. — Dieu veut une poignée
d’hommes « à Lui » dans chaque
activité humaine. — Après quoi… pax
Christi in regno Christi : la paix du
Christ dans le règne du Christ » (C
301).

La culture laïcisante actuelle tend à
exclure toute manifestation ou
influence de la foi du monde des
professions, de l'organisation
économique et politique, de l'art, du
divertissement, etc. Saint Josémaria a
enseigné que la réponse au
sécularisme passe par le
dépassement d'une vision déformée
du christianisme qui conduit à « une
sociologie ecclésiastique, dans une
espèce de monde à part qui se
présente lui-même comme
l'antichambre du ciel, cependant que
le commun des mortels suit son
propre chemin » (Entretiens 113). Il
faut au contraire promouvoir une
authentique laïcité chrétienne qui



permette à l’essence de l'Évangile
d'imprégner chaque réalité humaine,
le travail, la famille, les relations
sociales, même les activités
apparemment les plus « profanes »,
comme le divertissement et la
détente : « Il est urgent de
rechristianiser les fêtes et les
coutumes populaires. — Il est urgent
d’éviter que les spectacles publics ne
connaissent que cette alternative : ou
mièvres, ou païens. Demande au
Seigneur que des gens s’attellent à
cette tâche urgente que nous
pourrions appeler “ l’apostolat des
loisirs ” » (C 975). La recherche de la
sainteté personnelle va de pair avec
l'apostolat qui jaillit spontanément
du témoignage que constitue l'action
vivifiée par la lumière et la vérité du
Christ. « L'apostolat fait partie de la
nature même du chrétien : ce n'est
pas quelque chose de surajouté, de
superposé, d'extérieur à son activité
quotidienne, à ses occupations
professionnelles. Je n'ai cessé de le



répéter depuis que le Seigneur a
voulu faire naître l'Opus Dei: il s'agit
de sanctifier le travail ordinaire, de
se sanctifier dans cette tâche et de
sanctifier les autres dans l'exercice
de sa profession, chacun dans son
état » (QCP 122).

3) « Une grande catéchèse ».

Saint Josémaria aimait définir
l'activité pastorale de l'Opus Dei
comme « une grande catéchèse », en
utilisant ce terme dans un sens large,
comme le processus qui tend à la
maturité intégrale du chrétien, y
compris la formation doctrinale. «
L'apostolat chrétien — et je me réfère
ici, concrètement, à celui d'un
chrétien courant, à celui d'un homme
ou d'une femme qui vit sans être rien
de plus que ses semblables — est une
grande catéchèse où, grâce aux
rapports personnels et à une amitié
loyale et authentique, on éveille chez
les autres la faim de Dieu, et où on



les aide à découvrir de nouveaux
horizons ; avec naturel, avec
simplicité, vous ai-je dit, par
l'exemple d'une foi vécue à fond, par
la parole aimable mais toute pleine
de la force de la vérité divine » (QCP
149). S'il veut être toujours prêt à
rendre compte de sa propre
espérance (cf. 1 P 3, 15), le fidèle
chrétien doit acquérir une formation
doctrinale adaptée à sa propre
situation. Dès le début de son
ministère, saint Josémaria a promu
cette formation de toutes les
manières possibles chez ceux qui
s'approchaient de l'Opus Dei : « On
organise une formation religieuse
doctrinale, qui dure toute la vie, et
incite à une piété active, sincère et
authentique, et à une ferveur qui
implique nécessairement l'oraison
continuelle du contemplatif et la
tâche apostolique, personnelle et
responsable, exempte de toute
espèce de fanatisme » (Entretiens 63).



Face à l'inquiétante désorientation
doctrinale de l'époque dite
postconciliaire, alimentée par le
phénomène de la dissidence dans sa
confrontation avec le Magistère
ecclésiastique et les bouleversements
socioculturels de 1968, saint
Josémaria a perçu encore plus
profondément la responsabilité
d'exhorter les chrétiens à rester «
fermes dans la foi » (1 P 5, 9). Peu
enclin par tempérament à se
montrer, il accepte, entre 1966 et
1968, de donner des interviews à des
journaux et magazines prestigieux
sur les questions ecclésiales les plus
actuelles. Dans ces entretiens, il
montre que le Concile Vatican II a
cherché à raviver le dynamisme de
l'Évangile sur la base d'une pleine
fidélité au dépôt de la foi : « 
l'aggiornamento de l'Église —
aujourd'hui comme à toute autre
époque — est fondamentalement
ceci : une réaffirmation joyeuse de la
fidélité du Peuple de Dieu à la



mission reçue, à l'Évangile
» (Entretiens 1).

Avec le désir de confirmer ses
enfants spirituels dans cette joyeuse
fidélité à l'Évangile, le fondateur de
l'Opus Dei entreprend, à partir de
1970, une longue série de catéchèses
publiques dans divers pays d'Europe
et d'Amérique. Il s'agissait toujours
de rassemblements informels
auxquels participaient parfois de
petits groupes, parfois des milliers de
personnes. Saint Josémaria avait
l'habitude de commencer le dialogue
par quelques brèves considérations
d'ordre spirituel, et invitait
immédiatement les participants à
prendre la parole. Les gens lui
posaient des questions sur les
sacrements, sur la prière, sur les
vertus chrétiennes, sur l'amour
conjugal et l'éducation des enfants,
sur l'amour de l'Église et du pape,
etc. Les réponses se succédaient dans
un dialogue serré, plein de



spontanéité. En mai 1970, il était au
Mexique. En 1972, il effectue une
tournée de deux mois dans
différentes villes d'Espagne et du
Portugal, avec plusieurs réunions
quotidiennes de toutes sortes dont il
existe des enregistrements filmés.
Selon Vázquez de Prada, le nombre
total de ceux qui ont participé à ces
réunions dépasse 150 000 (cf. AVP, III,
p. 647). Entre mai et août 1974, il
effectue un voyage en Amérique du
Sud : Brésil, Argentine, Chili, Pérou,
Équateur et Venezuela. En février
1975, il retourne au Venezuela et
visite le Guatemala. Lors de cette
dernière étape, il tombe malade :
ainsi privé de ses forces, il est
contraint d’interrompre son voyage
de manière anticipée.

4. Les vertus de l'évangélisateur

Le fondateur de l'Opus Dei prêchait
sans cesse que la première condition
de l'œuvre d'évangélisation est la



recherche de la sainteté personnelle
fondée sur l'exercice des vertus
théologales et cardinales : « C'est une
question de foi », répondait-il à
quiconque lui présentait les
difficultés de l'apostolat. Dans une
homélie, il a raconté l'épisode
suivant : « Un homme bon, mais sans
foi, me dit un jour en me montrant
une mappemonde : Regarde, du nord
au sud et de l'est à l'ouest. ‒ Que veux-
tu que je regarde ? lui demandai-je. Il
me répondit : L'échec du Christ. Tant
de siècles pour essayer de faire entrer
sa doctrine dans la vie des hommes, et
vois le résultat. Cela me remplit tout
d'abord de tristesse. Il est en effet
très douloureux de constater que
nombreux sont ceux qui ne
connaissent pas encore le Seigneur et
que, parmi ceux qui Le connaissent,
nombreux sont ceux qui vivent
comme s'ils ne Le connaissaient pas.
Mais cette impression ne dura qu'un
instant, et fit place à l'amour et à la
reconnaissance, parce que Jésus a



voulu que chacun coopère librement
à son œuvre rédemptrice. Il n'a pas
échoué : sa doctrine et sa vie
continuent de féconder le monde. La
rédemption qu'Il a réalisée est
suffisante et surabondante » (QCP
129).

La foi et l'espérance se prolongent
par l'invitation à recourir à une
prière incessante, confiante et
audacieuse : « Aide-moi à réclamer
une nouvelle Pentecôte qui embrase
encore une fois la terre » (S 213).
Parallèlement, il est nécessaire
d'exercer la charité qui a tant de
manifestations : compréhension,
esprit de service et de collaboration,
solidarité, etc. Comme Jésus sur le
chemin d'Emmaüs, il est nécessaire
de marcher à côté des gens, de
devenir leurs amis, de comprendre
leurs doutes et leurs problèmes, de
réchauffer leur cœur par la charité et
d'éclairer leur esprit par la doctrine
(cf. C 917).



Lorsqu’on fait passer la doctrine
dans le cadre d'un dialogue amical, il
est plus facile de s'adapter à la
mentalité et à la culture de
l'interlocuteur avec cette capacité
que saint Josémaria n’hésitait pas à
qualifier de sorte de « don des
langues » : « J’insiste auprès de toi :
demande au Seigneur qu’il nous
accorde à nous ses fils le “don des
langues”, le don de nous faire
comprendre de tous. Pourquoi je le
désire, ce “don des langues” ? Tu
peux le déduire des pages de
l’Évangile, qui abondent en
paraboles, en exemples qui rendent
tangible la doctrine et illustrent ce
qui est spirituel sans avilir ni
dégrader la parole de Dieu. Pour tous
— qu’ils soient ou non des savants —,
il est plus facile de considérer et de
comprendre le message divin au
moyen de ces images empruntées à
la vie des hommes » (F 895). Ses
catéchèses en étaient un modèle
éloquent : à Barcelone en 1972 lors



d'une réunion multitudinaire qui se
déroulait dans le gymnase d'une
école de sport, il évoqua quelques
images des Jeux Olympiques qu'il
avait vues à la télévision quelques
mois auparavant, et il compara
naturellement l'aide de la grâce pour
surmonter les épreuves de la vie
avec la perche avec laquelle l'athlète
s’élance pour le saut victorieux.

Celui qui doit faire connaître le
Christ, répandre l'Évangile, la bonne
nouvelle, doit d'abord être
personnellement uni à la Croix. «
Âme d’apôtre ; toi d’abord » (C 930).
Et ensuite faire en sorte que cette
union personnelle avec Dieu se
manifeste dans l'attitude et les actes :
« Mine allongée…, manières
brusques…, allure ridicule…, aspect
antipathique…, est-ce ainsi que tu
espères encourager les autres à
suivre le Christ ? » (C 661). La joie
chez un bon chrétien doit inspirer
tout travail d'évangélisation.



Thèmes connexes : Apostolat ;
Catéchèse (travail et voyages de) ;
Fidèles chrétiens ; Activité de l'Opus
Dei ; Sécularité ; Voyages
apostoliques.

Bibliographie : C passim ; F passim ;
S passim ; AVP, I passim ; Benoît XVI 
Discours à la Curie romaine 22-
XII-2005 Congrégation pour le Clergé,
Directoire général pour la catéchèse,
25-VIII-1997 ;Jean-Paul II, Lettre
apostolique, Novo Millennio Ineunte
2001 Id. Ap. Novo millennio ineunte
2001 Id. Lettre encyclique 
Redemptoris missio 1990 ; Paul VI,
Exhortation Apostolique Evangelii
nuntiandi, 1975 ; Santiago Casas
Rabasa, « Notes écrites de saint
Josémaria sur ses visites à Francisco
Morán (1934-1938) », SetD, 3 (2009),
pp. 371-411 ; Julio González-Simancas
y Lacasa, « Saint Josémaría au milieu



des malades de Madrid (1927-1931) »,
SetD, 2 (2008), pp. 147-203.

Marco Porta

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
evangelisation-et-catechese/

(16/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-evangelisation-et-catechese/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-evangelisation-et-catechese/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-evangelisation-et-catechese/

	ÉVANGÉLISATION ET CATÉCHÈSE

