
opusdei.org

ÉTUDE

1. Importance de l’étude pour la
croissance intellectuelle. 2.
Étude et vie intérieure. 3.
L’étude en vue de la formation
professionnelle et culturelle. 4.
Étude et développement de la
personnalité.

05/12/2023

1. Importance de l’étude pour la
croissance intellectuelle.

2. Étude et vie intérieure.

3. L’étude en vue de la formation
professionnelle et culturelle.



4. Étude et développement de la
personnalité.

« Si tu dois servir Dieu par ton
intelligence, étudier est pour toi une
obligation grave » (Chemin 336).
Dans son commentaire de ce point de
Chemin, Pedro Rodríguez souligne le
« caractère central de l'étude, de
l'activité scientifique et du travail en
général », pour une raison à la fois «
théologique, spirituelle et
apostolique », aussi bien s'il s'agit de
professions qualifiées, que pour les
étudiants, les intellectuels, ou toutes
les activités professionnelles (cf.
Chemin, edicion critico-historica, pp.
504-505). L'étude est, en effet, un
élément fondamental pour acquérir
la compétence professionnelle
requise, pour améliorer la formation
personnelle sur les activités que
chacun développe.

L'importance de l'étude devient
flagrante quand rentrent en compte



l'amour et le service de la vérité : «
Grâce à l'étude, tu seras à même
d'exposer les raisons de ta certitude :
l'absence de contradictions (car il ne
peut y en avoir) entre la Vérité et la
science, entre la Vérité et la vie
» (Sillon 572). La recherche et la
contemplation de la vérité est, en
fait, ce qui fait de l'étude un
instrument essentiel pour la
croissance intellectuelle, pour
l'amélioration de la vie spirituelle,
pour l’acquisition de prestige dans le
travail professionnel et, enfin, pour
le développement de sa propre
personnalité. C'est la raison pour
laquelle il a été possible d'écrire, en
commentant la valeur de l'étude chez
saint Josémaria : « L'étudiant a un
riche panorama mental… qui ne le
satisfait pas, et il élève son esprit,
cherche les dimensions du monde et
se convainc qu'elles sont étroites.
L'étude est chemin vers Dieu
» (Albareda, 1966, p. 431). Cela étant
dit, on comprend bien que, dès le



troisième point du chapitre de 
Chemin consacré à l'étude, on puisse
lire: « L’étude, la formation
professionnelle, quelle qu’elle soit,
sont obligations graves chez nous
» (Chemin 334).

1. Importance de l'étude pour la
croissance intellectuelle

Dans les vingt-huit points du chapitre
«Étude» de Chemin, « entre
considérations doctrinales et
applications pratiques, Josémaría
Escrivá développe une théologie et
une morale de l’étude qui sont un
véritable vademecum pour guider la
conduite des enseignants, des
chercheurs et étudiants à l’université
» (Fontán, 2002, p. 19). Cette
théologie et cette morale de l'étude
s'inscrivent essentiellement dans un
concept clé de la doctrine de saint
Josémaria, un concept sans lequel il
n'est pas possible de comprendre son
message : « l'unité de vie », concept



central de sa pensée. L'étude, en
effet, suppose un engagement envers
la vérité, qui à son tour requiert une
attitude vitale fondamentale, qui
peut se résumer en postulant que
l'effort pour atteindre la vérité
implique « la lutte pour rendre sa
propre vie conforme à celle-ci
» (Castillo, 2002 , p. 174).

L'étude, inscrite dans la doctrine de
l'unité de vie, conduit au
perfectionnement intellectuel de
l'être humain qui aspire à la
possession d'un savoir, savoir qui
doit conduire au dévoilement du
sens le plus profond de la réalité,
conduisant à son tour au
développement personnel. Pour cette
raison – soulignait saint Josémaria –
« dès que nous apprenons quelque
chose, nous en découvrons d’autres
que nous ignorions et qui constituent
une motivation pour poursuivre la
tâche sans jamais dire assez ! » (Amis
de Dieu 232). De cette manière, se



produit une croissance à la fois
intellectuelle et personnelle.

Tout cela exige que la personne qui
étudie croisse dans une dimension
non seulement spéculative, mais
aussi morale et spirituelle : sans cela,
l'étude risque de se limiter à une
simple érudition. Chez un chrétien,
cela implique également un
approfondissement rationnel des
doctrines de foi entraînant à démêler
le sens de la vérité la plus profonde
et la plus intime sur la personne
humaine et sa relation avec Dieu (cf.
Amis de Dieu 26). C’est ainsi que
l'étude, l'amour de la vérité et l'unité
de vie s'entrelacent avec la
conscience de la filiation divine qui
anime la spiritualité de la doctrine de
saint Josémaria.

La personne grandit en valorisant les
idées apprises dans la perspective en
question, et l'intelligence devient «
capable de comprendre et d'adorer



Dieu » (Chemin 367). On découvre
alors, au fond de ce message, la
mentalité catholique et universelle
qui encourage l'enseignement de
l'étude ; surtout quand il transcrit lui-
même certaines caractéristiques de
cette mentalité : « la largeur de vues
et l'approfondissement énergique de
ce qui est sans cesse vivant dans
l'orthodoxie catholique ; le souci
droit et sain (qui n'est jamais
frivolité) de renouveler les doctrines
caractéristiques de la pensée
traditionnelle, en matière de
philosophie et d'interprétation de
l'histoire... ; une attention vigilante
aux orientations de la science et de la
pensée contemporaines » (Sillon
428).

A la lumière du plan divin sur toute
la création, la raison humaine –
ouverte au-delà des limites de sa
subjectivité – peut alors reconnaître
la condition des choses créées, et
donc aussi la référence à Dieu dont



toutes les choses du monde sont
porteuses: l'homme « rend ainsi
apparent le verbe divin qui gît en
elles de manière inconsciente, la
parole créatrice » (Aranda, 1990, p.
104). Une fois l'intelligence éclairée
par cette vérité, l'agir de l'être
humain dans ce monde se voit à
travers un nouveau prisme, à partir
duquel on comprend qu'il est un
chemin vers sa fin éternelle et
transcendante: « La foi chrétienne
(...) nous pousse à voir le monde
comme une création du Seigneur, à
apprécier, par conséquent, tout ce
qui est noble et tout ce qui est beau, à
reconnaître la dignité de chaque
personne, faite à l'image de Dieu
» (Quand le Christ passe 99).

2. Étude et vie intérieure

« Il est bon que tu apportes cette
ténacité à l’étude, à condition que tu
l’apportes aussi à acquérir la vie
intérieure » (C 341). En étroite



continuité avec la croissance
intellectuelle, l'étude est comme
enchâssée dans la vie intérieure de
l'homme qui cherche la vérité. C'est
pourquoi saint Josémaria souligne la
nécessité d'une « préoccupation de
toute âme fidèle d'atteindre la
signification la plus profonde de ce
monde, qui est œuvre de Dieu. (...)
Puisque le monde est sorti des mains
de Dieu, puisque Dieu a créé
l'homme à son image et à sa
ressemblance et qu'Il lui a donné une
étincelle de sa lumière, notre
intelligence doit s'attacher, fût-ce au
prix d'un rude effort, à dégager le
sens divin qui réside naturellement
en toute chose et, à la lumière de la
foi, à en percevoir aussi le sens
surnaturel, celui qui résulte de notre
élévation à l'ordre de la grâce
» (Quand le Christ passe 10).

Dans cette perspective de
compréhension rationnelle de la foi,
l'étude est comprise, dans le message



de saint Josémaria, comme une
réalité qui affecte la vie intérieure du
chrétien. En effet, « il disait aux
étudiants universitaires qu'étudier
était une obligation grave pour eux,
et qu'une heure d'étude, pour un
étudiant chrétien, avait la valeur
spirituelle d'une heure de prière
» (Fontan, 2002, p. 18). C'est ainsi
qu'on lit au point 335 de Chemin: «
Une heure d’étude, pour un apôtre
moderne, c’est une heure de prière ».
En cohérence avec ce qui est dit ci-
dessus sur le thème de l'unité de vie
fondée sur la reconnaissance de la
condition de créées que toutes les
choses possèdent, et sur la filiation
divine, toute activité courante – et
l'étude d'une manière particulière –
contribue à l'édification de la vie
spirituelle, qui se répand sous la
forme d'un apostolat au milieu du
monde. À notre avis, c'est là le
contexte des réflexions suivantes de
l'auteur : « À l’exercice habituel de ta
profession, ajoute un motif



surnaturel et tu auras sanctifié le
travail » (Chemin 359): « Étude,
travail: devoirs inéluctables pour
tout chrétien ; (...) ils constituent une
arme fondamentale pour qui veut
être apôtre au milieu du monde
» (Sillon 483) ; « Il faut étudier..., pour
gagner le monde et le conquérir pour
Dieu » (Sillon 526).

L'étude, étroitement liée au travail
professionnel propre, l'est aussi à
l'accomplissement de la mission
chrétienne et à la rencontre
personnelle avec Dieu, à chaque fois
qu'elle s'effectue dans une
atmosphère d'ouverture à la vérité et
à Dieu, source de toute Vérité : «
Alors, nous rehausserons le niveau
de notre effort, et nous veillerons à
ce que tout travail accompli devienne
une rencontre avec Notre Seigneur,
et à ce qu'il serve d'appui aux autres,
à ceux qui suivront notre chemin...
De cette façon, l'étude deviendra
prière » (Sillon 526). Et ailleurs : « Toi



qui es étudiant, penche-toi sur tes
livres, plein d'un esprit apostolique,
avec l'intime conviction que ces
heures, si nombreuses, sont déjà — et
maintenant même — un sacrifice
spirituel offert à Dieu, bénéfique
pour l'humanité, pour ton pays, pour
ton âme » (Sillon 522). Vécu ainsi, il
sera manifeste qu'« entre la prière et
le travail il ne doit pas y avoir de
solution de continuité » (Sillon 471).

3. L'étude en vue de la formation
professionnelle et culturelle

C’est dans ce sens que prend place
cet appel qui informe la doctrine de
saint Josémaria sur « l'apostolat
professionnel »: « Tu ne songes qu’à
édifier ta culture. — Et il te faut
édifier ton âme. — Ainsi, tu
travailleras comme tu le dois, pour le
Christ : pour qu’il règne dans le
monde, il faut que des hommes, le
regard tourné vers le ciel, s’auréolent
de prestige dans toutes les activités



humaines, et à partir d’elles exercent
un apostolat de caractère
professionnel dans le silence et avec
efficacité » (Chemin 347). Ainsi, dans
le contexte de l'unité de vie, se
trouvent intimement liées l'étude, la
formation professionnelle et
culturelle et le but ultime de l'être
humain qui n'est autre que la
sainteté.

Comme mentionné ci-dessus, le point
334 de Chemin se conclut par
l'indication suivante: « L’étude, la
formation professionnelle, quelle
qu’elle soit, sont obligations graves
chez nous ». Cette "grave obligation",
désormais appelée "la formation
professionnelle quelle qu'elle soit"
est ancrée dans tout le message de
saint Josémaria, et il en est ainsi car «
l'effort pour apprendre et se former
est un élément clé de l'édifice de la
sainteté » (Ruibal , 2002, p. 65). Pour
cette formation professionnelle, liée
à l'étude, un amour profond de la



vérité est requis, ainsi qu’on l'a écrit
en parlant de sa vision de l'université
comme service à Dieu et aux âmes : «
amour de la vérité: intelligence mise
au service de cet amour; largeur de
vues; universalité des horizons;
intensité dans l'étude; désir de
communiquer les acquis »(Castillo,
2002, p. 157).

L'étude s'intègre ensuite à la
préparation culturelle nécessaire
pour vivre en catholique dans le
monde contemporain; de plus, elle
oriente la formation professionnelle
vers ce désir toujours renouvelé de
prestige professionnel « pour qui
veut être apôtre au milieu du monde
» (Sillon 483). De cette manière, ses
enseignements apparaissent en
accord avec les indications du
Concile Vatican II, qui a encouragé
les laïcs à ordonner les affaires
terrestres et temporelles, selon
l'ordre divin (cf. Lumen Gentium,
31). Une tel ordonnancement, dans



l'ensemble de son message et de son
œuvre, ne serait pas possible sans la
formation professionnelle et
culturelle adéquate et continue
offerte par l'étude de tout sujet qui se
présente comme une tâche de la vie
quotidienne de celui qui vit au milieu
du monde; Il poussait donc à faire la
réflexion suivante: « l'étude ou le
travail est une partie essentielle de
mon chemin. Le discrédit
professionnel — conséquence de la
paresse — anéantirait ou rendrait
impossible mon travail de chrétien.
Pour attirer les autres et les aider, j'ai
besoin (car c'est Dieu qui le veut) de
l'ascendant que donne le prestige
professionnel » (Sillon 781).

4. Étude et développement de la
personnalité

« Étudier, c'est servir » (Nieto, 1979,
p. 54). Et chez un autre auteur : «
L'étude a la même force
sanctificatrice que toute activité



humaine et a une caractéristique qui
lui est propre: son objet immédiat est
la vérité. Et l'une et l'autre chose ont
une influence directe sur la personne
qui se consacre à l'étude, sur la
société et sur l'Église » (Ruibal, 2002,
p. 67). Dans le cadre de la doctrine
du fondateur de l'Opus Dei, l'étude
comprend non seulement le
développement de sa propre
compétence professionnelle, mais
aussi la formation culturelle. Cela
afin de faire pénétrer la vérité dans
la vie sociale, et dans le but de
perfectionner sa propre
personnalité, ce qui s'acquiert par le
développement de l'intelligence, en
particulier lorsqu'elle se réfère à la
rencontre avec Dieu, lorsque se
révèle la signification divine des
choses créées et de tous les savoirs.
Et l'homme lui-même, dans le
développement de sa personnalité,
retrouve en lui la trace de l'amour
divin dans sa condition d'image et
dans la liberté de son agir. « Celui qui



a vraiment l'esprit et l'attitude
d'apprendre, se rend compte de
l'unité profonde de tous les aspects
de la réalité, des connexions, voit
tout en tout et Dieu en tout. À son
tour, quand il regarde Dieu, il capte
une lumière qui l'aide à mieux
comprendre toutes les choses et
toutes les dimensions de la réalité
» (Alvira, 2002, pp. 603-604).

Le tout avec un clair sens apostolique
et un clair sens du service : « Il
importe absolument que nous
diffusions la lumière de la doctrine
du Christ. Capitalise dans ta
formation, meuble ton esprit d’idées
claires, de la plénitude du message
chrétien, que tu pourras ensuite
transmettre à d’autres. N’attends pas
de Dieu des illuminations, car il n’a
aucune raison de te les
communiquer, alors que tu disposes
de moyens humains bien concrets:
l’étude, le travail » (Forge 841). Si on
vit ainsi, ce qui était l'un des grands



rêves de saint Josémaria se réalisera,
à savoir qu'il y ait beaucoup de gens
avec une bonne formation spirituelle
et compétents dans leur propre
tâche : « Un secret. — Un secret à
crier sur les toits : ces crises
mondiales sont des crises de saints.
Dieu veut une poignée d’hommes “ à
lui ” dans chaque activité humaine.
Après quoi… pax Christi in regno
Christi : la paix du Christ dans le
règne du Christ » (Chemin 301).

Thèmes connexes : Apostolat; Culture;
Éducation et enseignement;
Formation: Considération générale;
Unité de vie.

Bibliographie : Chemin 332-359; José
María Albareda Herrera, “La ciencia
y la vida en el pensamiento del
Profesor Albareda [Selección de
textos del profesor Albareda



realizada por Nuestro Tiempo]” 
Nuestro Tiempo, 143 (1966), pp.
432-441; Rafael Alvira, “Educación y
cultura en el pensamiento de
Josemaría Escrivá de Balaguer” 
Anuario Filosófico, 35 (2002) pp.
601-608; Antonio Aranda, “Perfiles
teológicos de la espiritualidad del
Opus Dei”, ScrTh, 22 (1990), pp.
84-111; Carmen Castillo, “Un ejemplo
de espíritu universitario”, en Luis
Felipe Capriles (ed.) Josemaría
Escrivá de Balaguer y la Universidad,
Caracas, 2002, pp. 155-176; Urbano
Ferrer, “Carácter y autodominio en
las virtudes humanas” Anuario
Filosófico, 35 (2002), pp. 581-600;
Antonio Fontán,

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
etude/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-etude/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-etude/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-etude/

	ÉTUDE

