
opusdei.org

ESPRIT SAINT

1. La Trinité comme origine et
fin. 2. L’Esprit Saint, Pasteur de
nos âmes. 3. La réponse de
l’homme : limitation humaine
et docilité. 4. La mission de
l’Église et du chrétien.

14/03/2024

1. La Trinité comme origine et fin.

2. L’Esprit Saint, Pasteur de nos
âmes.

3. La réponse de l’homme : limitation
humaine et docilité.



4. La mission de l’Église et du
chrétien.

Les références au Saint-Esprit sont
très fréquentes dans les œuvres
publiées de saint Josémaria. Il y en a
plus d’une centaine, avec une
fréquence similaire à celle d’autres
termes fondamentaux tels que, par
exemple, Dieu le Père. Bien sûr, les
mentions de l’Esprit Saint sont liées
aux références aux deux autres
Personnes divines (Cf. AD 152 ; QCP
142), souvent accompagnées du
terme « Dieu » répété devant
chacune d’entre elles (cf. AD 33 & 66 ;
Entretiens 109 ; QCP 148 &160 ; F
611 ; S 693 & 985).

1. La Trinité comme origine et fin

Avec une force patristique, et
conformément à toute la tradition
chrétienne, saint Josémaria présente
le Dieu Un et Trine comme l’origine
et la fin de l’homme et de toutes
choses. La compréhension de la



Sainte Trinité comme source et fin de
la vie théologale du chrétien conduit
à une prière dans laquelle la Trinité
apparaît comme l’objet des trois
vertus théologales : « Apprends à
louer le Père, le Fils et le Saint-Esprit.
Apprends en particulier cette forme
de dévotion à la Très Sainte Trinité :
je crois en Dieu le Père, je crois en
Dieu le Fils, je crois en Dieu le Saint-
Esprit ; j’aime Dieu le Père, j’aime
Dieu le Fils, j’aime Dieu le Saint-
Esprit ; j’espère en Dieu le Père,
j’espère en Dieu le Fils, j’espère en
Dieu le Saint-Esprit. Je crois, j’espère
en la Très Sainte Trinité, et je l’aime
» (F 296).

Cette répétition du nom des trois
Personnes se produit également dans
un contexte directement liturgique,
comme par exemple : « la
bénédiction de Dieu tout-puissant,
Père, Fils et Saint-Esprit » (C 638).
Dans ce domaine, des expressions
telles que « rendre gloire au Christ et,



par lui, avec lui et en lui, au Père et à
l’Esprit Saint » (C 786) sont
particulièrement riches, et
soulignent, à travers la dimension
christologique et eucharistique, la
dynamique des relations entre le
Père, le Fils et l’Esprit divin. La
Sainte Messe est présentée comme
un chemin d’accès à la vie intime du
Dieu trinitaire, dans la mesure où «
toutes les affections et tous les
besoins du cœur du chrétien
trouvent, dans la Sainte Messe, le
meilleur canal : celui qui, par le
Christ, atteint le Père, dans l’Esprit
Saint » (Aimer l’église, 45).

Cette façon de procéder répond à la
conscience profonde de l’appel fait à
l’homme de s’approcher des trois
Personnes divines, de dialoguer avec
chacune tout en les distinguant (cf.
AD 306) pour exprimer leur propre
personnalité dans ce dialogue
d’amour entre le baptisé et Dieu.
Cette expérience est à la base de 



Forge, 2 : « Dieu est mon Père ! Si tu
médites bien cela, tu ne voudras pas
sortir d’une considération aussi
consolante. — Jésus est mon Ami très
cher (encore une autre découverte de
taille !). Il m’aime de toute la folie
divine de son Cœur. — L’Esprit Saint
est mon Consolateur ! Il guide mes
pas tout au long de mon chemin.
Penses-y bien ! —Tu es à Dieu..., et
Dieu est à toi ».

Une autre caractéristique commune
des énumérations des trois
Personnes divines est leur proximité
avec la Sainte Vierge, tant dans son
couronnement par la Trinité (cf. S
926 ; F 285 et Saint Rosaire,
cinquième Mystère Glorieux), que
dans sa médiation mariale dans la
relation du chrétien avec Dieu (cf. F
41 & 1012 ; QCP 148 & 166). Le nom
du Père, du Fils et de l’Esprit Saint
apparaît immédiatement suivi de
celui de Marie (Cf. Entretiens 123) qui
« se trouve, corps et âme, aux côtés



de Dieu le Père, de son Fils, du Saint-
Esprit » (QCP 142). Cette référence à
l’union en corps et en âme de la
Vierge avec la Trinité est fréquente
dans la prédication de saint
Josémaria (cf. AD 192).

Une formule belle et synthétique
décrit Marie par ses relations avec
les trois Personnes divines, telle
qu’elle apparaît dans cette prière : «
Je vous salue Marie, fille de Dieu le
Père ; je vous salue Marie, Mère de
Dieu le Fils ; je vous salue Marie,
Épouse de Dieu le Saint-Esprit… Dieu
seul est au-dessus de vous ! » (C 496 ;
cf. aussi S 801 ; F 555 ; AD 274 ; et, en
référence à l’Ascension, QCP 171).
Notre-Dame apparaît dans la
dynamique réciproque des trois
Personnes divines, et introduit les
hommes dans cette dynamique
divine : « Si nous agissons de la sorte,
nous rencontrerons au pied de la
Croix la Très Sainte Vierge Marie,
Mère de Dieu et notre Mère. Sa main



bénie nous mènera jusqu'à Jésus et
par lui, jusqu'au Père, dans le Saint-
Esprit » (Aimer l’église 17). Elle
montre dans son corps et son âme,
dans ses relations comme femme en
tant que Fille, Mère et épouse, que la
fin de l’homme est l’union parfaite
avec le Dieu un et trine.

2. L’Esprit Saint, Pasteur de nos
âmes

La sainteté n’est possible que parce
que le Dieu trine se donne vraiment
à l’homme par la mission conjointe
du Fils et de l’Esprit qui ouvrent la
voie au Père. Et sur ce chemin, le
Paraclet est le Pasteur de nos âmes
(Cf. QCP 174), parce qu’à travers
l’Écriture, la liturgie et l’assistance
continue à l’Église, Il conduit
l’homme sur cette route.

L’approche de saint Josémaria sur
l’Écriture est marquée par une
référence constante à la troisième
Personne, présentée comme la



source directe du texte sacré. C’est
lui qui « a fait en sorte que cela
demeurât par écrit » (QCP 140) et «
nous a transmis » (AD 241) l’évangile.
Les citations bibliques sont souvent
introduites par des expressions dans
lesquelles l’Esprit Saint est le sujet de
verbes se référant à enseigner ou à
transmettre : « dit » (C 244 ; S 628 ; F
10), « jugement » (S 586) ; « nous livre
» (F 1021) ; « nous communique » (AD
232). Il parle aussi de paroles «
claires » de l’Écriture (S 31:S 163) par
lesquelles le Saint-Esprit se réfère à
la « promesse » (S 459) et au « conseil
» (F 297). On a l’impression que la
relation personnelle avec les trois
Personnes divines, et avec le Paraclet
en particulier, pousse saint
Josémaria à recueillir avec un grand
réalisme l’action pneumatologique
dans la constitution et la
transmission de l’Écriture. Être saint
signifie vivre l’Evangile et être en
relation directe avec le divin Auteur
qui façonne l’existence du croyant.



C’est Lui qui actualise dans la prière
l’enseignement de Jésus et « nous
remet en mémoire [les] paroles de
l’Évangile » (AD 238).

La doctrine d’Escrivá ne consiste pas,
en fait, en une réflexion purement
académique, mais naît de sa vie et de
son expérience (cf. Aranda, 1990, pp.
89-92). Elle surgit d’une foi profonde
dans l’action divine dans le monde et
dans l’histoire, dans l’irruption du
Paraclet dans l’âme. En termes
techniques, on peut dire que ces
façons de s’exprimer montrent une
forte perception du lien qui existe
entre l’économie et l’immanence
divines. Et c’est cette connexion qui
constitue le chemin que l’homme
peut parcourir avec le Christ et
l’Esprit pour monter vers le Père (Cf.
Illanes, 1999, p. 476).

Il s’agit là d’un thème central dans la
théologie des Pères de l’Église, latins
et orientaux, auxquels il renvoie de



fait. Par exemple, en ce qui concerne
l’action du Paraclet dans
l’Eucharistie, on trouve plusieurs
textes : un de Jean Damascène dans 
Amis de Dieu, 15, un de saint Cyrille
de Jérusalem et un autre de saint
Augustin, également dans Amis de
Dieu, 87. Plusieurs fois (cf. AD 89 ;
AIG, pp. 15-38) apparaît la définition
de l’Église comme un peuple « réuni
dans l’unité du Père, du Fils et de
l’Esprit Saint » du De dominica
oratione de saint Cyprien (23, PL 4,
553) qui a eu tant d’importance lors
du Concile Vatican II (cf. LG, 4).

L’action de l’Esprit est évidente à la
fois dans la lecture liturgique de
l’Écriture et dans la célébration des
sacrements, définis en une occasion
comme des « lumières du Paraclet
» (QCP 89). Le Baptême, la
Confirmation, l’Ordination
sacerdotale sont liés à l’action de
l’Esprit Saint à travers le concept
d’effusion, qualifié de « silencieuse et



féconde » dans le cas du sacrement
de confirmation (cf. QCP 78) et de «
nouvelle et ineffable » dans
l’Ordination (cf. QCP 79).

Selon la même logique, la troisième
Personne de la Trinité aide à se
préparer et à vivre la Sainte Messe
(cf. QCP 83), puisque la Sainte Messe
est le fruit du « courant d'amour
trinitaire pour les hommes » (QCP
85). Saint Josémaria présente cette
doctrine à partir des différentes
prières de la liturgie eucharistique,
de la collecte jusqu’à la bénédiction
finale (Cf. QCP 85-91), montrant
comment « toute la Trinité est
présente dans le sacrifice de l’Autel »
et soulignant la coopération de la
troisième Personne dans le saint
Sacrifice (cf. QCP 86 & 90).
L’Eucharistie est « le centre et la
racine » de la vie spirituelle du
chrétien (Cf. QCP 87), afin qu’« en
assistant à la Sainte Messe, vous
[appreniez] à approcher chacune des



personnes divines : le Père qui
engendre le Fils ; le Fils qui est
engendré par le Père ; et l'Esprit
Saint qui procède des deux » (QCP
91).

L’Esprit Saint est « le fruit de la Croix
» (QCP 96 ; F 759), don du Calvaire
qui parvient jusqu’à nous (cf. F 27).
Dans son sublime acte d’obéissance
filiale, le Crucifié nous donne «
l’Esprit de Vérité et de Vie » (QCP
102), c’est-à-dire l’Esprit du Fils, afin
que « le Paraclet, en agissant en nous,
confirme ce que le Christ nous
annonçait : que nous sommes
enfants de Dieu » (QCP 118). Le
sacrifice du Christ est compris
comme l’acte suprême de charité
parce que l’Esprit est le don de soi
que le Fils rend librement au Père.
La Croix est donc présentée, avec des
expressions qui peuvent être mises
en relation avec la tradition
occidentale et orientale, comme une
réalité glorieuse. La sainteté est



possible parce que, de la Croix,
l’Esprit se répand sur les hommes,
qui peuvent vivre comme enfants de
Dieu, comme contemplatifs au milieu
du monde, parce que dans leur cœur
ils portent l’Esprit du Christ qui les
aide constamment et forge leurs
actions, leur façon de penser et de
ressentir, en leur donnant la paix du
Cœur de Jésus (cf. QCP 169).

Dans la doctrine de saint Josémaria,
le rôle de la troisième Personne dans
l’Eucharistie et le fait que le don de
l’Esprit soit le fruit de la Croix sont
étroitement liés à la dévotion au
Sacré-Cœur, comprise ici d’une
manière profondément théologique
et trinitaire. Dans des textes d’une
grande force expressive, il consigne
la profondeur pneumatologique de la
Charité du Christ : « l'amour de Jésus
pour les hommes, est un aspect
insondable du mystère divin, de
l'amour du Fils pour le Père et pour
l'Esprit Saint. L'Esprit Saint, ce lien



d'amour entre le Père et le Fils,
trouve dans le Verbe un Coeur
humain » (QCP 169). La dimension
historique du don du Christ à
l’homme révèle et communique
l’intimité divine et l’Amour éternel
des trois Personnes. De cette façon, le
chrétien dans sa vie quotidienne
peut aussi vraiment atteindre
l’intimité divine (cf. QCP 116).

Ce lien entre les missions divines et
l’immanence trinitaire est essentiel
dans le message diffusé par saint
Josémaria, puisque l’appel universel
à la sainteté naît au sein de la Trinité
et se réalise à travers la tractio que le
Christ exerce sur chaque homme et
sur les réalités humaines : « Jésus,
dans un geste de prêtre éternel, attire
à Lui toutes choses, pour les placer, 
divino afflante spiritu, avec le souffle
du Saint-Esprit, en la présence de
Dieu le Père » (QCP 94). La
perception de cette attraction est liée
dans la vie de saint Josémaria à une



expérience mystique concrète, à une
locution intérieure qu’il a eue le 7
août 1931 lorsqu’il a senti clairement
dans son âme les paroles de Jn 12,
32 : « Et ego si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad me ipsum ! » (Et
moi, quand j’aurai été élevé de terre,
j’attirerai à moi tous les hommes)
(AVP, I, p. 380 ; cf. ibid.,p. 380 à 384).
Cette attraction n’est pas extrinsèque
mais naît de l’intérieur du monde
précisément parce qu’elle est réalisée
par l’Esprit. Celui-ci est le Berger qui
conduit les hommes à la sainteté par
le seul chemin possible qui est le
Cœur du Christ transpercé lors du
Sacrifice du Calvaire. Le Père, origine
ultime de tout et de toute tractio, est
le Dieu proche qui envoie dans nos
cœurs la troisième Personne pour
que nous puissions nous laisser
gagner par cette merveille qu’est le
Crucifié : « Le Dieu de notre foi n'est
pas un être lointain, qui contemple
avec indifférence le sort des
hommes : leurs aspirations, leurs



luttes, leurs angoisses. C'est un Père
qui aime ses enfants au point
d'envoyer le Verbe, seconde
Personne de la Très Sainte Trinité,
pour que, en s'incarnant, Il meure
pour nous et nous rachète. C'est ce
même Père aimant qui nous attire
maintenant doucement vers Lui, par
l'action du Saint-Esprit qui habite en
nos cœurs » (QCP 84).

3. La réponse de l’homme :
limitation humaine et docilité

L’expérience personnelle de
l’attraction du Paraclet qui agit dans
le cœur des hommes pour les
christifier et les amener au Père est
unie chez saint Josémaria à la
perception claire des limites que
l’homme peut mettre à l’action
salvifique et au besoin de docilité qui
en résulte (Cf. Rouco, 2003, p. 14).
Puisque le chemin de la sainteté a été
ouvert par Dieu, le seul véritable
obstacle est la croûte ou la cuirasse



qui rend le cœur insensible aux
motions de l’Esprit (cf. C 130 ; QCP
165).

Les enseignements sur le Paraclet
sont souvent associés à la perception
de la limitation humaine et à la
nécessité conséquente d’un abandon
confiant et filial à l’action de Dieu,
comme un enfant vis-à-vis de son
Père. C’est la ligne fondamentale que
l’on trouve dans Chemin. Au point
599, qui recueille un texte écrit en
septembre 1932, saint Josémaria
affirme : « Tu es poussière sale et
déchue. — Quand bien même le
souffle du Saint-Esprit t’élèverait par-
dessus toutes les choses de la terre ;
quand bien même les rayons
souverains du Soleil de Justice te
feraient briller comme l’or, en se
réfléchissant de haut sur ta misère,
n’oublie pas la pauvreté de ta
condition. Une seconde d’orgueil te
rejetterait au sol, tu cesserais d’être
lumière pour n’être plus que fange ».



Le contact personnel avec la lumière
rayonnée par le Christ montre à
l’homme son néant et lui fait toucher
à quel point toutes ses vertus et ses
bonnes œuvres ne sont rien d’autre
qu’un don divin. La perception de
l’appel universel à la sainteté est
basée sur cette compréhension
radicale : « Dialogue assidûment avec
le Saint-Esprit, ce Grand Inconnu :
c’est lui qui doit te sanctifier.
N’oublie pas que tu es temple de
Dieu. — Le Paraclet est au centre de
ton âme : écoute-le et suis docilement
ses inspirations » (C 57).

Ce dernier point reproduit un texte
écrit en novembre 1932, année où la
dévotion de saint Josémaria à la
troisième personne de la Trinité s’est
accrue avec la lecture du Décenaire à
l’Esprit Saint de Francisca Javiera del
Valle et avec de nombreuses
lumières divines qui lui sont venues
alors qu’il se préparait à la solennité
de la Pentecôte de cette année-là. Le



texte est le résultat de la prière douce
et lumineuse qui suivit le conseil du P.
Sánchez Ruiz, son confesseur : « Sois
ami avec l’Esprit Saint. Ne lui parle
pas : écoute-le » (CECH, p. 267) ; il est
à l’origine de Forge, 430 : « Ne te
contente pas de parler au Paraclet,
écoute-le ! Dans ta prière, considère
bien que la vie d’enfance, en te
permettant de découvrir en
profondeur que tu es fils de Dieu, t’a
rempli d’un amour filial pour le
Père ; souviens-toi bien
qu’auparavant, c’est par Marie que
tu es allé à Jésus, lui que tu adores
comme un ami, un frère, dont tu es
totalement épris... Quand tu as reçu
ce conseil, tu as compris que,
jusqu’alors, même si tu savais que le
Saint-Esprit habite dans ton âme
pour la sanctifier... tu n’avais pas
“compris” la réalité de sa présence. Il
a fallu cette suggestion : et à présent
tu éprouves l’Amour au-dedans de
toi ; et tu veux te rapprocher de Lui,
devenir son ami, son confident..., lui



faciliter le travail pour qu’il polisse,
arrache, enflamme... Je n’en serai pas
capable, pensais-tu. — Écoute-le,
j’insiste. Il te donnera des forces. Et
c’est lui qui fera tout, si tu le veux...
et tu le veux ! Dans ta prière, appelle-
le : Hôte Divin, mon Maître, ma
Lumière, mon Guide, mon Amour, et
dis-lui : fais que je sache t'accueillir
avec prévenance, écouter tes leçons
et m’enflammer, te suivre et t'aimer »

En 1934, saint Josémaria composa
une prière qui était une conséquence
de ses relations avec Dieu et des
conseils qu’il avait reçus en direction
spirituelle : « Viens, ô Saint-Esprit :
éclaire mon intelligence pour
connaître tes commandements ;
fortifie mon cœur contre les
embûches de l’ennemi ; enflamme
ma volonté... J’ai entendu ta voix, et
je ne veux pas m’endurcir et résister
en disant : après..., demain. Nunc
coepi ! Maintenant ! au cas où
demain ne vienne jamais pour moi.



O Esprit de vérité et de Sagesse,
Esprit d’intelligence et de conseil,
Esprit de joie et de paix ! : Je veux ce
que tu veux, je veux parce que tu
veux, je veux comme tu veux, je veux
quand tu veux... ! » (CECH, p. 271).

Saint Josémaria indique que
l’ouverture de l’âme à l’œuvre du
Paraclet, unie à la docilité envers le
directeur spirituel, est un moyen sûr
d’atteindre la sainteté. Cette doctrine
se complète lorsqu’on tient compte
du fait que la tâche même de diriger
les âmes exige que le directeur aspire
à soutenir efficacement l’œuvre du
Paraclet (cf. C 62). Cette attitude de
docilité est parfois décrite comme
liée à l’enfance spirituelle (Cf. C 852),
également avec des mots qui
évoquent l’identification au Christ
opérée par l’Esprit : « Ne gêne pas
l’œuvre du Paraclet : unis-toi au
Christ pour te purifier, et subis avec
lui les insultes, les crachats, les
soufflets…, les épines, le poids de la



croix…, les clous déchirant ta chair,
les angoisses d’une mort dans
l’abandon… Et glisse-toi dans le flanc
ouvert de notre Seigneur Jésus
jusqu’à trouver un abri sûr dans son
Cœur blessé » (C 58). Le chrétien est
appelé à être alter Christus, ipse
Christus par l’œuvre du Paraclet qui
fait de lui un fils dans le Fils et l’unit
à la Croix en lui offrant dans le Cœur
de Jésus un refuge sûr où même les
plus petits peuvent trouver l’Amour
du Père.

Cette ligne de pensée se retrouve
dans d’autres écrits de saint
Josémaria, comme dans Sillon, 978,
un point qui, parallèlement à 
Chemin, 58, définit l’œuvre du
Paraclet : « qu'Il fasse un Crucifix de
ta pauvre chair ». Il n’y a pas d’autre
moyen (cf. F 860). L’expérience des
apôtres doit aussi être vécue par tous
les chrétiens : bien qu’ils aient été
formés par le Christ, ils se sont enfuis
devant la Croix, mais après la



Pentecôte, leurs limites et leur
faiblesse ont été transfigurées par
l’efficacité du Paraclet (Cf. S 283 ; QCP
2). Le chrétien fait aussi l’expérience
de ses propres limites, mais il peut
demander l’efficacité de l’Esprit Saint
avec la certitude absolue d’être
entendu (Cf. S 616), car « l’Esprit
Saint peut se servir pour ce qu’il veut
faire de l’instrument le plus inepte
qui soit » (F 671).

La lutte ascétique se conçoit comme
ouverture, comme docilité à cette
action de Dieu en nous qui a sa
réalisation visible dans les
sacrements (cf. F 429). L’essence de
cette lutte réside dans l’effort pour
s’abandonner et pour accepter la
volonté du Père, à l’imitation de
Jésus. « Si tu t’abandonnes de
nouveau entre les mains de Dieu,
l’Esprit Saint te donnera lumière
pour ton intelligence, et vigueur pour
ta volonté » (F 424). La docilité n’a
pas une valeur purement morale,



comme s’il s’agissait d’un précepte
extrinsèque, mais est fondée
ontologiquement sur l’inhabitation
même du Paraclet dans l’âme. Il
s’agit de nous ouvrir à la puissance
de l’Esprit Saint en nous, en essayant
d’éliminer tout obstacle. D’où les
sentiments qui se reflètent dans un
point de Forge : « Seigneur ! à partir
de maintenant, fais que je ne sois
plus “moi”, mais “cet autre” que tu
veux que je sois ! — Fais que je ne
refuse rien de ce que tu me
demanderas ! Que je sache prier !
Que je sache souffrir ! Que rien ne
me préoccupe, sinon ta gloire. Que je
sente constamment ta présence ! —
Fais que j’aime le Père, et que je te
désire, toi, mon Jésus, dans une
Communion permanente ! Que
l’Esprit Saint embrase mon âme ! » (F
122).

Il n’est donc pas étrange que saint
Josémaria invite à invoquer la
troisième Personne à la fois dans



l’examen de conscience (cf. F 326), et
à tout moment de la journée, en
répétant des oraisons jaculatoires : «
imprègne-moi, enivre-moi de ton
Esprit » (F 353); « Ure igne Sancti
Spiritus ! » (F 516, F 923); ou « Ignem
veni mittere in terram, et quid volo
nisi ut accendatur ? » (Saint Rosaire,
Premier Mystère lumineux). Son but
était de « fréquenter » si possible
sans relâche, l’amitié et la relation
aimante et docile de l’Esprit Saint. «
“Veni, Sancte Spiritus… !” Viens,
Esprit Saint, demeurer dans mon
âme ! » (F 514).

Tout cela est lié, de toute évidence, à
la filiation divine, à la conscience
d’être un petit enfant de Dieu qui n’a
peur de rien ni de personne, non pas
parce qu’il a confiance en sa propre
force, mais parce qu’il s’appuie sur
l’Esprit du Père qui lui a été donné : «
Efforce-toi d’être cet enfant
saintement effronté, qui “sait” que
Dieu son Père lui envoie toujours ce



qu’il y a de mieux pour lui. Aussi,
lorsqu’il manque même de ce qui
semble le plus nécessaire, il ne s’en
inquiète pas. Rempli de paix, il dit : il
me reste toujours le Saint-Esprit, que
j’ai pour moi » (F 924). Et, comme
c’est le cas pour un enfant, il y a aussi
la mère qui vient l’aider, qui l’élève
au-delà de ses propres limites : c’est
Marie qui, en réponse parfaite au
don de Dieu, enseigne dans le
dialogue personnel à être docile au
Paraclet et purifie l’âme en l’aidant à
prendre son envol malgré les
tentations du monde (cf. F 994).

Suivant la Tradition de l’Église, saint
Josémaria rappelle que la vie morale
du chrétien est soutenue par les sept
dons de l’Esprit Saint : sagesse,
intelligence, conseil, force, science,
piété et crainte de Dieu. Les dons
sont « des dispositions permanentes
qui rendent l’homme docile pour
suivre les impulsions de l’Esprit Saint
» (CEC, no 1830). Chaque don



complète et amène « à leur
perfection les vertus de ceux qui les
reçoivent. Ils rendent les fidèles
dociles pour obéir promptement aux
inspirations divines » (CEC, no 1831).

4. La mission de l’Église et du
chrétien

Marie conduit à la sainteté,
rassemblant tous les enfants de Dieu
dans l’Église. Saint Josémaria aimait
l‘oraison jaculatoire Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam (F 647)
qu’il répéta dès le début de la
fondation de l’Opus Dei. L’Église est
marquée par la présence du Paraclet
et se présente comme le lieu de
sanctification : « Sainteté ne signifie
absolument rien d'autre qu'union à
Dieu ; à une plus grande intimité
avec le Seigneur correspond une plus
grande sainteté. L'Église a été voulue
et fondée par le Christ, qui accomplit
ainsi la volonté du Père ; l'Épouse du
Fils est assistée par le Saint-Esprit.



L'Église est l'oeuvre de la Très Sainte
Trinité ; elle est sainte et Mère : notre
sainte Mère l'Église » (Aimer l’église,
22).

C’est le thème central de l’homélie Le
Grand Inconnu datée du 25 mai 1969,
fête de la Pentecôte. Saint Josémaria
commence par évoquer l’événement
de la Pentecôte raconté dans les
Actes lorsque la puissance de Dieu
est descendue sur les Apôtres qui ont
fait l’expérience de la force de
l’Esprit capable de surmonter toutes
leurs peurs et leurs faiblesses. Dans
la communauté primitive, ajoute-t-il,
tout était l’œuvre du Paraclet (Cf.
QCP 127). Cette observation éclaire la
situation de l’Église contemporaine,
car ce qui est raconté dans le texte
sacré « n’est pas un souvenir du
passé » (QCP 128), puisque le Christ a
promis que le Paraclet resterait
toujours avec ses disciples (cf. Jn 14,
16). Par conséquent, les limites et les
faiblesses des chrétiens, ainsi que



l’échec apparent d’initiatives ou de
tâches, ne peuvent pas conduire au
découragement et à l’infidélité. Saint
Josémaria se réfère à sa propre
expérience, racontant un épisode qui
a eu lieu lorsqu’un ami lui a montré
sur une carte du monde le prétendu
échec du christianisme (cf. QCP 129).
Le Christ, répondit saint Josémaria,
n’a pas échoué. Dieu ne veut pas
d’esclaves ; Il veut des enfants,
coopérateurs libres de son plan, et de
là naît la possibilité de lui tourner le
dos, de s’opposer à l’amour de Dieu,
mais aussi celle d’accueillir l’amour
de Dieu, même sous la forme du
pardon. Pour cette raison, « cela vaut
la peine de risquer sa vie, de se
donner pleinement pour répondre à
l'amour et à la confiance que Dieu
met en nous » (QCP 129).

Le fruit de cette profonde conscience
de l’action de l’Esprit Saint est la foi
en l’Église. Les dons de Dieu peuvent
parfois être déposés dans des vases



d’argile (cf. 2 Co 4, 7), mais les
nombreux fruits de la sainteté ne
doivent pas être ignorés et il ne
faudrait pas être superficiels. « Ce
qui est le plus important dans
l'Eglise, ce n'est pas de voir comment
les hommes répondent, mais de voir
ce que Dieu fait » (QCP 131). Nous ne
devons pas nous faire confiance, «
mais nous n'avons pas le droit de
douter de Dieu » (ibid.).

Le 30 mai 1970, saint Josémaria
consacra l’Opus Dei à l’Esprit Saint,
l’implorant de déverser ses dons sur
les membres de l’Œuvre. Il y inclut
aussi une prière pour l’Église : « Nous
te prions de toujours assister ton
Église et en particulier le Pontife
romain pour qu’il nous guide par sa
parole et son exemple, et pour qu’il
obtienne la vie éternelle avec le
troupeau qui lui a été confié ; que les
bons pasteurs ne manquent jamais et
que, tous les fidèles te servant avec
une vie sainte et une foi intègre, nous



parvenions à la gloire du ciel » (AVP,
III, p. 611).

Une compréhension profonde de la
présence du Paraclet dans l’Église a
conduit saint Josémaria à une
conception extrêmement large de la
mission du chrétien dans l’Église.
Tous les fidèles, en tant que baptisés,
sont appelés à être saints parce que
l’Esprit permet la sanctification de
toute activité humaine y compris la
vie ordinaire, le travail professionnel
et les obligations familiales. C’est
l’Esprit qui aide à découvrir dans
toutes les activités humaines, même
les plus courantes, « ce quelque chose
de saint et divin » (Entretiens 114).

La nécessité de faire de l’apostolat est
donc une constante, car « chaque
génération de chrétiens doit
racheter, doit sanctifier son temps ;
elle doit, pour cela, comprendre et
partager les aspirations des autres
hommes, ses égaux, afin de leur



apprendre, en usant du don des
langues, comment ils doivent
répondre à l'action du Saint-Esprit, à
l'effusion permanente des richesses
du Coeur divin » (QCP 132). C’est de
la foi en l’Esprit Saint et de la relation
avec Lui que naît l’action de l’apôtre
qui ne fait que donner la lumière
qu’il a reçue sans la mériter : « Aimez
la Troisième Personne de la Sainte
Trinité, écoutez dans l'intimité de
votre être les motions divines, qui
sont autant d'encouragements et de
reproches. Que la lumière qui se
répand en votre âme éclaire aussi
votre chemin sur la terre » (QCP 133).

Tout cela en sachant que tous les
chrétiens sont appelés à la plénitude
de la vie théologale : « Vivre selon le
Saint-Esprit, c'est vivre de foi,
d'espérance et de charité; c'est laisser
Dieu prendre possession de nous et
changer radicalement notre coeur
pour le faire à sa mesure » (QCP 134).
Par conséquent, chacun doit être



conscient qu’il n’y a pas de chrétiens
de seconde classe, que Dieu nous
appelle tous à être saints et donc à
contribuer à la reconnaissance de
cette réalité par tous. Comme moyen
pour aider à découvrir la radicalité
du baptême, il se réfère à l’abandon
filial à la volonté divine et à la
docilité (Cf. QCP 135) ; à la vie de
prière, entendue comme
conversation personnelle et amitié
avec le Paraclet, car « si nous
sommes en rapport constant avec le
Saint-Esprit, nous deviendrons
également spirituels, nous nous
sentirons frères du Christ et enfants
de Dieu, de ce Dieu que nous
n'hésiterons pas à invoquer comme
notre propre Père » (QCP 136) ; et,
enfin, à l’union avec la Croix,
puisque – comme nous l’avons déjà
dit – le Calvaire précède la
Résurrection et la Pentecôte dans la
vie du Christ, et il doit en être ainsi
de même chez chaque chrétien (cf.
QCP 137-138) : « si nous nous



familiarisons avec le Seigneur dans
la prière, nous irons de l'avant avec
un regard clair qui nous permettra
de découvrir l'action du Saint-Esprit,
jusque dans les événements qui
peuvent parfois nous sembler
incompréhensibles ou qui nous
causent tristesse et douleur» (Aimer
l’église, 30).

De cette confiance en la présence du
Paraclet naît « l’optimisme chrétien
», qui occupe une place importante
dans la doctrine de saint Josémaria
(cf. Entretiens 23 ; AIG, p. 15 à 38).
Tout comme un amour profond de la
liberté qui façonne la vie spirituelle
du chrétien comme enfant de Dieu
(Cf. Entretiens 8) avec la
responsabilité qui y est attachée.

En cohérence avec la mission qu’il
avait reçue, saint Josémaria consacra
une large place à parler des laïcs ou
des chrétiens ordinaires. Tout
chrétien doit être conscient d’être



Église (cf. Entretiens 59) et se sentir
obligé de participer de manière
responsable à la mission confiée par
le Christ à tous les baptisés, chacun
dans les circonstances qui sont les
siennes. C’est pourquoi, se référant à
l’Opus Dei, mais esquissant une
doctrine d’envergure générale, saint
Josémaria a pu dire : « nous
attachons une importance première
et fondamentale à la spontanéité
apostolique de la personne, à sa libre
initiative et à sa responsabilité,
guidées par l'action de l'Esprit
» (Entretiens 19).

L’action apostolique du chrétien,
quelle que soit sa condition, sera
spontanée et libre, car tout dans son
existence doit venir de l’intérieur,
pas de l’extérieur. Chaque chrétien
est appelé à être saint et à attirer les
autres à la foi et à la sainteté, en
suivant et en réalisant sa propre
liberté, car la perception de ses
propres limites doit se transformer



en ouverture à l’action du Paraclet.
L’homme ne peut se sauver seul, et
c’est pourquoi sa grandeur vient d’en
haut : « ce n'est pas à des forces
humaines que les oeuvres d'apostolat
doivent leur croissance, mais au
souffle du Saint-Esprit
» (Entretiens40). Toujours sans
oublier que le salut perfectionne
l’homme en tant qu’homme et le
libère en réalisant ses aspirations les
plus profondes. L’humain n’est pas
opposé au divin, mais ouvert dans
son intimité la plus profonde à cette
réalité. La pleine identité de l’homme
est encadrée par sa filiation divine,
par l’appel à collaborer avec son Père
pour le salut du monde (Cf.
Scheffczyk, 2002, p. 63).

L’action de l’Esprit provoque ainsi
une ouverture radicale du cœur du
chrétien qui cherche des points de
rencontre avec chaque homme à
travers son travail et la vie
quotidienne. Une ouverture qui



caractérise l’Église depuis le début
parce qu’elle est née du Cœur du
Christ : « L'Église était déjà
catholique le jour de la Pentecôte.
Elle naît catholique du Cœur blessé
de Jésus comme un feu que le Saint-
Esprit allume » (Aimer l’église, 26). Et
c’est Marie qui, au pied de la Croix,
intercède auprès de son Fils pour
qu’il envoie le Paraclet aux hommes
afin qu’ils retournent tous ensemble
au Père (cf. QCP 66).

Thèmes connexes : Consécrations de
l’Opus Dei ; Sainte Trinité.

Bibliographie : Antonio Aranda
Lomeña, « Profils théologiques de la
spiritualité de l’Opus Dei », ScrTh, 22
(1990), pp. 89-111 ; Ernst Burkhart -
Javier López Vie quotidienne et
sainteté dans l’enseignement de saint
Josémaria. Étude de théologie



spirituelle, I-III, Madrid, Rialp,
2010-2013 ; José Luis Illanes Maestre,
« Fréquenter l’Esprit Saint et
dynamisme de l’expérience
spirituelle. Considérations tirées d’un
texte du bienheureux Josemaría
Escrivá », dans Pedro Rodríguez (éd.) 
Le Saint-Esprit et l’Église. XIXe

Symposium international de théologie
de l’Université de Navarre,
Pampelune, Service des publications
de l’Université de Navarre, 1999, p.
467 à 479 ; FernandoOcáriz, « L’Esprit
Saint et la liberté des enfants de Dieu
», dans Nature, grâce et gloire,
Pampelune, EUNSA, 2010, p. 107-121 ;
Domingo Ramos-Lissón, « Aspect de
la divinisation chez le bienheureux
Josemaría Escrivá de Balaguer »,
dans José Luis Illanes et al. Le
chrétien dans le monde. A l’occasion
du centenaire de la naissance du
bienheureux Josemaría Escrivá
(1902-2002). XXIIIe Symposium
international de théologie de
l’Université de Navarre, Pampelune,



Service des publications de
l’Université de Navarre, 2003, p. 483
à 499 ; Antonio María Rouco Varela, «
La sainteté réside dans le fait d’être
docile à l’Esprit Saint » : Le
parallélisme de saint Alonso de
Orozco et du bienheureux Josémaria
» Alfa et Omega, 315 (2003), p. 14 ;
Leo Scheffczyk, « Die Gnade in der
Spiritualität von Josemaría Escrivá »,
dans César Ortiz (Hrsg.) Josemaría
Escrivá. Profile einer Gründergestalt,
Cologne, Adamas Verlag, 2002, p.
57-80.

Julius Maspero

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
esprit-saint/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-esprit-saint/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-esprit-saint/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-esprit-saint/

	ESPRIT SAINT

