
opusdei.org

ENFANCE
SPIRITUELLE

1. les clés de la doctrine de saint
Josémaria. 2. les sources. 3.
Contenu.

19/11/2023

1. les clés de la doctrine de saint
Josémaria.

2. les sources.

3. Contenu.

La notion d'« enfance spirituelle » est
présente dans la réflexion chrétienne
au moins depuis le Moyen-Âge, liée,



par exemple, à la dévotion à l'Enfant
Jésus (cf. Pourrat, 1956), mais son
développement ainsi que l'usage
habituel de l'expression sont plus
tardifs et doivent être placés aux
environs du XVIIe siècle. Sa diffusion
dans la littérature spirituelle
n'interviendra toutefois que dans les
premières décennies du XXe siècle
grâce surtout à la diffusion des
enseignements de sainte Thérèse de
Lisieux (1873-1897) qui décrit
l'enfance spirituelle comme « le
chemin de la confiance et de
l'abandon total » en Dieu (Sainte
Thérèse de Lisieux,1996, p. 826).
Saint Josémaria se rattache à cette
tradition spirituelle bien qu'avec ses
propres accents.

1. les clés de la doctrine de saint
Josémaria

Les auteurs qui ont abordé le sujet –
malgré la diversité de leurs
perspectives – sont généralement



d'accord pour dire que l'enfance
spirituelle : a) a ses racines dans la
révélation biblique en particulier
dans le Nouveau Testament ; b)
trouve son fondement théologique
dans le don et la notion de filiation
divine adoptive ; et c) exprime une
caractéristique de la relation du
chrétien avec Dieu qui n'est pas
puérile mais exige et dénote une
profonde maturité spirituelle (cf.
Berrouard, 1960 ; cf. Sainte-Marie-
Bernard, 1960).

Ces aspects sont présents et
particulièrement évidents dans la vie
et l'enseignement de saint Josémaria.
Conformément à l'enseignement du
Maître selon lequel il faut devenir
comme un enfant pour pouvoir
entrer dans le royaume des cieux (cf.
Mt 18, 2-4 ; Mc 9, 36 et 10, 14-15 ; Lc
18, 16), l'enfance spirituelle est pour
saint Josémaria synonyme d'un
profond sens filial et d'un abandon
total entre les mains paternelles de



Dieu sous l'action de la grâce. Cela
apparaît formulé ainsi dans cette
citation, par exemple : « Si nous nous
laissons guider par ce principe de vie
présent en nous qu'est le Saint-Esprit,
notre vie spirituelle se développera
et nous nous abandonnerons dans
les mains de Dieu notre Père avec la
spontanéité et la confiance d'un
enfant qui se jette dans les bras de
son père. Si vous ne retournez à l'état
des enfants, vous ne pourrez entrer
dans le Royaume des Cieux (Mt 18,3),
a dit le Seigneur. C'est le vieux
chemin intérieur de l'enfance,
toujours actuel, et qui ne procède ni
de la mièvrerie ni d'un manque de
qualités humaines, mais d'une
maturité surnaturelle qui nous fait
approfondir les merveilles de
l'amour divin, reconnaître notre
petitesse et identifier pleinement
notre volonté à celle de Dieu » (QCP
135).



En ce sens, l'enfance spirituelle
présente des principes clés évidents.
Tout d'abord, avoir la conscience
vive d'avoir été élevé dans le Christ,
par le Baptême, à la condition
d'enfants de Dieu. Et aussi,
inséparablement, agir avec la pleine
confiance que Dieu attire à Lui
quiconque lutte pour se comporter
conformément à cette condition
filiale surnaturelle et via le même
chemin, dur et parfois coûteux mais
aussi bon et sûr, que le Fils de Dieu
lui-même a laissé ouvert sur la terre.
La filiation divine et l'enfance
spirituelle ne sont pas deux notions
identiques. La première est
commune à tous les chrétiens qui
sont enfants de Dieu et sont appelés à
grandir dans la conscience de cette
filiation comme conséquence de la
réception de la grâce du Baptême. La
seconde, en revanche, est une voie à
laquelle tous ne sont pas appelés, ou
à laquelle ils sont appelés de manière



différente. Cependant, elles sont
étroitement liées.

« Une vie de prière et de pénitence et
la considération de notre filiation
divine font de nous des chrétiens
profondément pieux, semblables à
des petits enfants devant Dieu (…) et,
pour qu'un enfant puisse se confier
aux bras de son père, il doit être et se
sentir petit, dépendant. J'ai souvent
médité cette vie d'enfance
spirituelle ; elle n'est pas
incompatible avec la force d'âme, car
elle exige une volonté rigoureuse,
une maturité confirmée, un
caractère ferme et ouvert » (QCP 10).

Ayant longuement parcouru ce
chemin tout au long de sa vie, saint
Josémaria conseillait également à
tous de le suivre tout en laissant une
totale liberté. « Je n'ai pas l'intention
d'uniformiser les âmes », disait-il, et il
enseignait que personne ne devait
être contraint de suivre « la vie de



l'enfance spirituelle (...), ni aucune
autre voie spirituelle particulière
» (in CECH, p. 916). Les enfants de
Dieu, répétait-il, n'ont pas besoin
d'une méthode spécifique pour se
comporter avec leur Père : il existe
de nombreuses façons personnelles
de vivre en dialogue constant avec le
Seigneur (cf. AD 255). Son conseil,
comme on peut le lire dans le
premier point de Chemin consacré à
l'enfance spirituelle, allait être le
suivant : « Tâche de connaître la “
voie de l’enfance spirituelle ”, sans te
“ forcer ” à suivre ce chemin. —
Laisse agir l’Esprit Saint » (C 852).

2. les sources

Comme pour tant d'autres aspects de
l'enseignement de saint Josémaria et
de ses sources possibles, le plus
prudent est d'affirmer que sa propre
expérience spirituelle est la source
décisive de ce qu'il enseigne sur la
vie d'enfance. Logiquement, en tant



que personne née et éduquée au
cœur du catholicisme, et en tant que
prêtre de haute préparation
humaniste et théologique, son
enseignement sur les différents
éléments de la vie chrétienne est
complètement immergé dans la
Tradition de l'Église, et en tant que
tel, il est lié à ce que le Magistère
enseigne et à ce que d'autres auteurs,
ou mieux encore, d'autres saints, ont
exprimé. Mais il s'agit d'un lien assez
ample. Dans la grande sphère de la
doctrine et de la spiritualité
catholique où l'on partage des
notions, des schémas de base et
même une terminologie, où l'on
établit des synergies qui renvoient à
l'Évangile et où il existe une
atmosphère intellectuelle commune,
l'enseignement et le langage de saint
Josémaria présentent une
ressemblance nécessaire avec ceux
d'autres maîtres spirituels, mais il
s'agit d'une ressemblance souvent
plus externe qu'interne, plus



évidente dans ce qui est commun
que dans ce qui est propre ou
singulier.

Concrètement, en ce qui concerne
l'enseignement sur la « vie ou la voie
d'enfance », « l'enfance spirituelle »,
etc., on pourrait penser à une
relation directe avec la « petite voie
de l'enfance » de Sainte Thérèse de
l'Enfant Jésus. Mais il est facile de
voir que les deux saints nous ont
laissé des enseignements plus
analogues qu'identiques, c'est-à-dire
similaires sous certains aspects mais
différents sous d'autres. En effet,
saint Josémaria commente que ce
n'est pas dans les livres qu'il a connu
la Voie de l'Enfance, et que ce n'est
qu'après que Dieu lui ait inspiré cette
voie qu'il a pris conscience de sa
ressemblance avec la Petite Voie de
Thérèse de Lisieux (cf. AVP, I, p. 415).

La matrice existentielle de la vie
d’enfance spirituelle de saint



Josémaria, qui consiste à se voir
comme un petit enfant devant Dieu,
semble avoir sa première origine
dans sa propre expérience enfantine
au sein de sa vie familiale. Il se
souvenait lui-même, en effet, de la
sécurité totale qu'il ressentait,
enfant, lorsqu'il était dans les bras de
son père. De la même manière, avec
l'aide de la grâce, la confiance et la
sécurité dans la protection et
l'affection paternelle de Dieu ont
grandi dans sa vie spirituelle. Le
travail sacerdotal intense accompli
dans sa jeunesse auprès d'enfants de
tous âges qu'il a enseignés et
confessés l'a également aidé à
devenir spirituellement un enfant
devant Dieu. Des enfants, de leur
candeur et de leur sincérité, il a
appris à vivre les facettes de sa
relation filiale avec Dieu (cf.
Echevarria, 2000, p. 206). Sur ces
bases, et face à l'exigence amoureuse
d'accomplir la volonté divine
manifestée dans les lumières



fondationnelles sur l'Opus Dei, cette
profonde expérience spirituelle
s'intensifia dans son âme. « Dans
mon âme naissait le besoin d’être
enfant de Dieu, un petit enfant, un
enfant dépendant. De là est née dans
ma vie intérieure la volonté de vivre
tant que je le pourrais – tant que je le
peux – la vie d'enfance que j'ai
toujours recommandée aux miens,
tout en les laissant libres » (AVP, I, p.
404).

Entre octobre 1931 et mars 1932, il
traverse une période d'intensité
particulière dans l'expérience de
l'enfance spirituelle, un temps de
grâce singulier qui est précédé et
accompagné d'un grand
approfondissement de la paternité
divine et de la filiation adoptive qui
en découle. La « découverte » de la
vie d'enfance du Christ – « liée à la
contemplation répétée d'une image
de l'Enfant Jésus » (CECH, p. 914) –
informe intensément sa vie



intérieure et s'enracine
profondément dans son âme (cf. AVP,
I, p. 407). C'est de cette époque que
date le livre Saint Rosaire dans lequel
il invite le lecteur à l'accompagner et
à contempler les mystères de la vie
du Christ comme s'ils étaient tous
deux des enfants. Saint Josémaria a
écrit ce livre d’une seule traite
pendant la neuvaine de l'Immaculée
Conception en 1931. Il avait fait une
demande à Notre-Dame : « Mère
immaculée, Sainte Marie : Tu vas me
donner quelque chose, Notre-Dame,
dans cette neuvaine dédiée à ta
Conception sans tache (...) Je te
présente ce désir d'atteindre la
parfaite enfance spirituelle » (AVP, I,
p. 409). Ce qu'il demanda lui fut
accordé, et à travers ce petit livre –
dans le prologue duquel il écrit : « si
tu veux être grand, fais-toi petit » – il
a laissé une expression pérenne de
son chemin d’enfance.



Il s'est toujours vu devant Dieu
comme un enfant – et, en tant que
tel, un « instrument inepte » – qui
devait accomplir une mission au-
dessus de ses forces. « Ma prière, en
toute circonstance, a toujours été la
même, à quelques nuances près. Je
lui ai dit : Seigneur, c’est toi qui m’as
placé ici ; toi qui m’as confié ceci ou
cela, et moi, j’ai confiance en toi. Je
sais que tu es mon Père, et j’ai
toujours observé que les tout-petits
ont une confiance totale en leurs
parents » (AD 143). Et il a aussi
toujours conseillé aux autres
d'exercer cette même disposition de
confiance simple en Dieu. En 1964,
par exemple, il écrit : « Soyez
vraiment comme des enfants ! Plus
vous le serez, mieux ce sera. C’est là
l’expérience d’un prêtre qui a dû se
relever bien souvent tout au long de
ces trente-six années (...) au cours
desquelles il [s’est toujours] efforcé
d’accomplir une Volonté précise de
Dieu (...). Soyez-en persuadés, c’est le



seul remède pour que notre conduite
soit bonne, grande, divine » (AD 147).
Et au crépuscule de sa vie terrestre, il
dit en toute confiance : « Au bout de
cinquante ans, je suis comme un
enfant qui balbutie » (CECH, p. 917).

3. contenu

La continuité dans sa relation de
confiance et de filiation avec Dieu se
manifeste aussi clairement dans les
textes de saint Josémaria faisant
référence à cet enseignement, dans
lesquels, du premier au dernier, on
retrouve la même formulation de la
doctrine sans autre variation que
celle due aux différents styles
littéraires de ses œuvres. Son
enseignement est déjà parfaitement
exposé dans Chemin, où deux
chapitres sont consacrés à l'enfance
spirituelle (cf. C 852-874, C 875-901).
Le contenu du premier chapitre sert
plutôt à décrire les caractéristiques
de la notion, tandis que le second



chapitre s'intéresse surtout à sa mise
en œuvre (cf. CECH, p. 913).

Pour saint Josémaria, l'enfance
spirituelle signifie, avant tout, amour
de Dieu : un amour sans mesure (cf.
C 885, C 894) que nous voyons
exprimé dans ces mots : « Nous nous
sentons parfois enclins à des
enfantillages. — Ce sont de petites
merveilles aux yeux de Dieu. Tant
que la routine ne s’y mêle pas, elles
sont fécondes, parce que l’amour est
toujours fécond » (C 859). Parce
qu'elle est fondée sur l'amour, elle se
traduit aussi, comme nous l'avons
déjà dit, par l'abandon filial, un
abandon éloigné de tout note de «
puérilité » : « Chemin d’enfance. —
Abandon. — Enfance spirituelle. —
Tout cela n’est point niaiserie, mais
vie chrétienne, forte et solide » (C
853) qui consiste en « un chemin de
bon sens et de fermeté, dont la
difficile facilité exige que l’âme s’y
engage et le suive, guidée par la main



de Dieu » (C 855). Elle exige donc un
engagement de toute la personne, la
soumission de la raison et l'exercice
de la volonté : « L’enfance spirituelle
requiert la soumission de la raison,
plus difficile encore que la
soumission de la volonté. (…).
Conséquence paradoxale : celui qui
suit la “ petite voie d’enfance ” doit,
pour se faire enfant, renforcer et
viriliser sa volonté » (C 856). La
soumission de la raison est une
conséquence de la « primauté totale
et absolue que la foi-confiance a dans
le chemin d’enfance spirituelle (...)
l'intelligence rend les armes parce
que dans sa non-compréhension elle
"sait" que Dieu "sait mieux" » (CECH,
p. 919).

Dans la doctrine de l'enfance
spirituelle enseignée par saint
Josémaria, l'abandon à Dieu est
décisif, comme l’est aussi l'audace
spirituelle et apostolique de celui qui
sait qu'il peut tout faire en Dieu : «



Enfant. Quand tu le seras vraiment,
tu deviendras tout-puissant » (C 863).
Pour cette raison, elle conduit à
affronter courageusement les
obstacles : « Être petit : les grandes
audaces sont l’apanage des enfants.
— Qui demande… la lune ? — Qui
ignore le danger pour réaliser ses
désirs ? “ Mettez ”, dans un enfant “
de la sorte ”, beaucoup de grâce
divine, le désir de faire sa Volonté
(celle de Dieu), un grand amour pour
Jésus, toute la science humaine qu’il
est capable d’acquérir…, et vous
aurez à grands traits le caractère des
apôtres d’aujourd’hui, tels que Dieu
les veut indubitablement » (C 857).

Petitesse et grandeur, humilité et
audace, faiblesse et courage, volonté
forte et docilité (C 871), simplicité et
prudence, joie intime dans la
souffrance (C 873) : ces paradoxes
apparents – qui reflètent l'esprit de
l'Évangile et des béatitudes (cf.
Arellano, 1988, p. 169) – montrent les



contours de l'enfance spirituelle. Sa
racine la plus profonde est la filiation
divine ; son fondement opératif
nécessaire est l'humilité de la
créature qui s'ouvre à la grandeur de
Dieu. Elle s'accompagne toujours
d'une foi ferme, d'une espérance
inébranlable et d'un amour tendre et
fort, qui donnent à ceux qui se
savent petits enfants de Dieu une
facilité particulière pour oublier les
peines et découvrir en toute chose
des motifs de joie, d'optimisme et de
persévérance, surtout dans la
demande : « Persévérer. — Un enfant
qui frappe à une porte, frappe une
fois, deux fois, de multiples fois…,
fort et longtemps, avec effronterie !
Et celui qui vient ouvrir, d’abord
agacé, est ensuite désarmé par la
candeur du gamin importun… — Il
en est de même pour toi avec Dieu
» (C 893).

La notion d'enfance spirituelle est
également caractérisée dans



l'enseignement de saint Josémaria
par une intense accentuation
mariale. L'abandon entre les mains
de Dieu est en même temps, pour des
raisons théologiques indiscutables,
l'abandon entre les mains
maternelles de Marie : « la forme
suprême de la vie théologale
» (Arellano, 1988, p. 167). Saint
Josémaria demande ce don filial à la
Mère de Dieu et des hommes : «
Enfance surnaturelle : une vie de Foi,
une vie d'Amour, une vie d'Abandon.
Fiat. Mère Immaculée, tu le feras
» (CECH, p. 24). Et il a vécu tout cela
en se réfugiant dans sa protection
maternelle (cf. C 884 & 898 ; AD 290).
Elle est Modèle de l'humble
confiance en Dieu : « Ce chant
humble et joyeux de Marie dans le
“Magnificat” nous rappelle l’infinie
générosité du Seigneur envers ceux
qui deviennent comme des enfants,
envers ceux qui s’abaissent et qui
sont bien conscients de n'être rien
» (F 608). Et elle est aussi maîtresse



dans l'art de devenir petit enfant
devant Dieu : « le mystère de Marie
nous fait découvrir que, pour nous
approcher de Dieu, il nous faut
devenir tout petits. En vérité, je vous
le dis — affirme le Seigneur en
s'adressant à ses disciples — si vous
ne changez pas et ne redevenez pas
comme les petits enfants, vous
n'entrerez pas dans le Royaume des
Cieux (Mt 18, 3). Nous faire tout
petits : renoncer à l'orgueil, à
l'autosatisfaction : reconnaître que, à
nous seuls, nous ne pouvons rien,
parce que nous avons besoin de la
grâce et du pouvoir de Dieu notre
Père pour apprendre à cheminer, et
pour persévérer dans le chemin. Être
petit exige de s'abandonner comme
s'abandonnent les enfants, de croire
comme croient les enfants, de
demander comme demandent les
enfants. Et tout cela s'apprend dans
l'intimité de Marie » (QCP 143). La
fille préférée de Dieu est le prototype
de la vie d'enfance.



Thèmes connexes : Abandon ; Petites
choses ; Dieu le Père ; Filiation
divine.

Bibliographie : C 852-901 et passim ; 
F 345-354 et passim AVP, I, pp.
404-422 ; CECH, pp. 913-928 ; SRECH 
passim ; Jesús Arellano, "Espíritu de
abandono y vida de infancia
espiritual", in José Morales(coord.) 
Estudios sobre Camino, Madrid,
Madrid, Rialp, 1988, pp. 113-172 ;
Marie François Berrouard, "Enfance
Spirituelle", in DSp, IV, 1960, cols.
682-705 Santa Teresa de Lisieux 
Obras Completas, Burgos, Monte
Carmelo, 1996 ; Pierre Pourrat,
"Enfance", in Catholicisme, IV, Paris,
Letouzey et Ané, 1956, cols 132-137 ;
François Sainte-Marie - Charles
Bernard, "Enfance Spirituelle", in
DSp, IV, 1960, cols 705-714.

Maria Helena Guerra Pratas

https://escriva.org/fr/camino/enfance-spirituelle/
https://escriva.org/fr/book-subject/forja/15658/


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
enfance-spirituelle/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-enfance-spirituelle/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-enfance-spirituelle/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-enfance-spirituelle/

	ENFANCE SPIRITUELLE

