opusdei.org

DIEU LE PERE

1. La paternité de Dieu. 2.
Miséricorde et Providence de
Dieu. 3. La paternité de Dieu et
I'unité de vie. 4. Jésus et le Pére.
5. Dieu le Pére dans I’économie
du salut.

11/01/2024

1. La paternité de Dieu.
2. Miséricorde et Providence de Dieu.

3. La paternité de Dieu et I'unité de
vie.

4. ]Jésus et le Pére.



5. Dieu le Pere dans I’économie du
salut.

Chez saint Josémaria, la perception
de la paternité divine est
inséparablement liée, tant
spirituellement que
théologiquement, a son expérience
spirituelle de la filiation divine. «
Mon existence, écrit-il dans AD 143,
m’a conduit a me sentir tout
spécialement fils de Dieu ; j’ai pu
gouter la joie de me blottir contre le
cceur de mon Pere, pour rectifier,
pour me purifier, pour Le servir,
pour comprendre et excuser tout le
monde, a partir de son amour et de
mon humiliation ». Dieu-Pére est
I'une des clés essentielles a I’heure
I’analyse de la pensée de saint
Josémaria ; sa présence constante
dans des circonstances aussi
différentes est qualifiée par une note
commune : la joie d’entrer « dans le
coeur du Pere ». Le langage que saint
Josémaria utilise pour parler de la



paternité de Dieu est le langage
habituel dans la tradition
théologique : parfois le terme Pére
est appliqué a Dieu dans un sens
essentiel, C’est-a-dire a toute la
Trinité ; d’autres fois, dans un sens
notionnel, c’est-a-dire qu’il se réfere
exclusivement a la Personne du Peére.

1. La paternité de Dieu

I1 n’est pas fréquent, ni chez les
théologiens ni chez les auteurs
spirituels, de trouver une présence
de la paternité de Dieu et de Dieu le
Pére aussi constante et aussi
opérante que celle que I'on trouve
dans les écrits de saint Josémaria.
Toute son ceuvre est imprégnée de la
présence paternelle de Dieu, de son
amour pour ce monde, pour I’homme
et pour sa liberté. D’ou aussi la clarté
et 'universalité avec lesquelles il
vénere la dignité humaine au-dessus
des races, des nationalités ou des
idéologies. Il aimait « marteler » qu' «



il n’y a qu’une seule race sur la terre :
la race des enfants de Dieu » (QCP
13).

La force avec laquelle la paternité de
Dieu est percue par saint Josémaria
signifie aussi que dans sa prédication
et ses écrits, la foi en la Providence
divine est également présente, et que
les attributs de Dieu qui ressortent le
plus sont la miséricorde divine et la
bonté dans toutes leurs facettes et
dans toutes les circonstances de la
vie. Alors que, dans la plupart des
cas, le titre de « Créateur » est
appliqué a Dieu en tant que tel (c’est-
a-dire au Dieu Trine), dans d’autres
cas, il semble se référer
spécifiquement a la Premiere
Personne Trinitaire, comme nous le
confessons dans le Credo (cf., par
exemple, QCP 65). De cette
perception de la paternité de Dieu
découlent non seulement le grand
optimisme qui transpire de ses écrits,
mais aussi les lignes fondamentales



de son enseignement spirituel et
théologique.

La paternité de Dieu, méme avec
cette centralité dont nous venons de
parler, apparait déja dans ses
premiers écrits, parmi lesquels
Chemin qui reflete de maniére tres
proche la vie spirituelle de saint
Josémaria dans les années qui ont
immédiatement précédé sa
publication. Cette vie spirituelle est
faconnée par I’expérience
surnaturelle de la filiation divine.
Comme preuve a ’appui, et d'une
grande utilité, on trouve les
annotations et les commentaires de
Pedro Rodriguez, dans son édition
critique et historique de Chemin, aux
points dans lesquels il parle de la
paternité de Dieu et dans les
abondants paragraphes qu’il cite des
Notes intimes.

Des ces premiers écrits, la paternité
de Dieu est considérée avec une



tendresse familiale attachante. Cela
se voit particulierement lorsqu’il
parle de la paternité de Dieu dans les
chapitres consacrés a « ’enfance
spirituelle » et a la « vie d’enfance »,
bien que, bien sir, « filiation divine »
et « enfance spirituelle » soient deux
concepts distincts. A ces points,
cependant, on peut entrevoir que
I’expérience de filiation que saint
Josémaria a eue dans son enfance a
toujours été pleine de joie. La
comparaison de la facon dont Dieu se
comporte avec nous — en tant que
pere plein de délicatesse et de
compréhension, sachant s’abaisser a
nos capacités comme les parents
savent se mettre a la hauteur de
leurs jeunes enfants — est
fréquemment utilisée dans Chemin,
et elle demeure jusque dans ses
derniers écrits avec des expressions
et des images similaires.

Mgr Echevarria témoigne, dans sa
déclaration pour le proces de



canonisation : « D’apres les détails
que j’ai entendus notre fondateur
raconter a propos de ses parents, et
en particulier avec Don José, je n’ai
pas le moindre doute pour en
conclure que beaucoup des
réflexions qu’il a écrites plus tard
dans Chemin, ou qu’il a utilisées dans
sa prédication, dans sa conversation
et dans sa facon d’amener les ames a
Dieu, lui viennent de ses rapports
avec son pere quand il était enfant

» (CECH, p. 897, nt. 37). José Luis
[lanes (cf. Illanes 2008, p. 465) attire
I’attention sur la fréquence a laquelle
la Paternité de Dieu est citée dans
Chemin, en renforcant ’expression
Pére par le recours a des expressions
telles que « ton Pére-Dieu » ou «
notre Pére-Dieu », unissant avec un
trait d’'union les deux noms pour
n’en faire qu’un [1].

2. Miséricorde et Providence de
Dieu



Saint Josémaria parle de la paternité
divine en insistant fortement sur la
miséricorde et la bonté de Dieu. Déja
dans ses premiers écrits, nous
trouvons des affirmations
grandement significatives et qui font
aussi partie de ses convictions les
plus intimes : « Ne crains pas la
Justice de Dieu. — En Dieu, la Justice
est tout aussi admirable et aimable
que la Miséricorde : ce sont deux
preuves de I’Amour » (C 431). Cette
pensée est déja fixée par écrit en
1932. La date et la clarté avec
lesquelles il ’'exprime sont d’une
grande importance, car les deux
choses signifient que la Justice divine
n’a jamais été entourée chez saint
Josémaria de ce halo alarmiste qui
était utilisé dans de nombreux
sermons de I’époque. Deés sa
jeunesse, il considérait la Justice
divine a partir de la définition
johannique de Dieu : Dieu est Amour
(1 Jn 4, 16) ; en Dieu toutes les
perfections sont ineffablement unies,



nouées par ’Amour. Ce n’est pas
quil n’y ait pas de justice en Dieu ;
C’est que cette justice est en elle-
meéme le fruit de ’Amour divin ; elle
a elle-méme des « entrailles de
miséricorde », car elle jaillit de
I’Amour et conduit a ’Amour (Cf. C
309). En Dieu, la Sagesse, la Justice et
I’Amour sont tres étroitement unis.

I1 s’agit la d’une conviction profonde
dans laquelle on voit que la vie
spirituelle et le panorama
théologique de saint Josémaria sont
enracinés dans la vérité de la
filiation divine. C’est pourquoi, déja
dans Chemin, se pose la question de
savoir comment est la « crainte de
Dieu » louée par PEcriture Sainte, et
saint Josémaria écrit : « Timor
Domini sanctus : sainte est la crainte
de Dieu. — Crainte qui est vénération
de 'enfant pour son Pere, jamais
crainte servile parce que Dieu ton
Pére n’est pas un tyran » (C 435). Le
don de crainte de Dieu (cf. Is 11, 3)



est enveloppé dans la lumiére de
I’Amour, conduisant ainsi a la
vénération filiale et a I’adoration ;
jamais a la peur servile.

Cette considération théologique de la
paternité divine et de sa providence
englobe tous les événements de la
vie, y compris la mort, comme on
peut le voir dans Chemin : « Ne crains
pas la mort. — Accepte-la dés
maintenant, avec générosité...,
quand Dieu voudra..., comme Dieu
voudra..., ou Dieu voudra. — N’en
doute pas, elle viendra a I'heure, a
I’endroit et de la maniére qui
conviendront le mieux..., envoyée
par Dieu, ton Pére. — Bienvenue soit
notre sceur la mort ! » (C 739).

La mort n’échappe pas non plus a la
providence amoureuse de Dieu. Il
faut en dire autant de la douleur
physique et morale dont saint
Josémaria a fait amplement
I’expérience : elle vient toujours de la



main de Dieu, permise par Lui pour
notre bien. » Diligentibus Deum
omnia cooperantur in bonum »,
écrivait saint Paul (Rm 8, 28). Saint
Josémaria avait I’habitude de
résumer ce texte dans ’expression
suivante, qui lui servait d’oraison
jaculatoire : « Omnia in bonum ! »,
tout concourt au bien. Les points sur
la douleur que nous trouvons dans
Chemin manifestent une grande
confiance en la Providence, qui n’a
pas peur de provoquer « le scandale
de la Croix » et, bien s{ir, sont une
réaffirmation de sa foi dans la bonté
et la tendresse de Dieu notre Pere. En
parlant de miséricorde divine, saint
Josémaria nourrit sa méditation a
partir des textes de I'Ecriture Sainte
sur lesquels il revient encore et
encore (Cf. QCP 7). « Jésus résume et
définit toute cette histoire de la
miséricorde divine » (ibid.). 11 est
sans aucun doute le fruit de valeur
infinie de la miséricorde infinie.



3. La paternité de Dieu et 'unité de
vie

Dans I’enseignement spirituel de
saint Josémaria, le concept d'« unité
de vie » est de la plus haute
importance ; et le pivot de cette «
unité de vie » est de vivre en
présence de Dieu : « Tout le
panorama de notre vocation
chrétienne, cette unité de vie dont
I'axe est la présence de Dieu, Notre
Pére, peut et doit étre pour nous une
réalité quotidienne » (QCP 11).

Vivre en présence de Dieu devient
ainsi la joie la plus intime du
chrétien. ’atmospheére biblique est
évidente : la joie du bon Israélite
était de vivre en présence de Dieu
dans la terre promise. Il s’agit de
rendre conscients par la foi et par la
lutte ascétique cette présence
joyeuse, qui est compagnie et amour,
parce que Dieu est a nos cOtés «
comme un Pére aimant. — Il aime



chacun de nous plus que toutes les
meres du monde ne peuvent aimer
leurs enfants. — Il nous aide, nous
inspire, nous bénit... et nous
pardonne » (C 267). C’est pourquoi la
vie du chrétien peut étre décrite
comme vivant en présence du Pére,
avec joie et optimisme, avec force et
espérance sereine, avec amour.

La paternité de Dieu exige que les
relations du chrétien avec Dieu ne
soient jamais ni un cadeau servile, ni
une révérence formelle de simple
courtoisie, mais soient remplies de
sincérité et de confiance. La parabole
du fils prodigue est le fil conducteur
de ce passage : « Dieu n'est pas
scandalisé par les hommes. Dieu
n'est pas lassé de nos infidélités.
Notre Péere du Ciel pardonne
n'importe quelle offense lorsque
I'enfant retourne vers Lui, lorsqu'il
se repent et demande pardon. Notre
Seigneur est Pére a tel point qu'll
prévient nos désirs d'étre pardonnés



et qu'll prend les devants en nous
ouvrant les bras avec sa grace » (QCP
64). En effet, personne ne pourrait
retourner aupres du Pére si le Dieu
de ’Alliance ne prenait pas
I'initiative d’aller a sa rencontre et de
I’appeler avec ce que la théologie
classique qualifie de « grace
prévenante ». La conversion
chrétienne ne se fait jamais seule -
Dieu vient a notre rencontre — ni de
facon humiliante pour I’'homme : elle
a la saveur du retour « vers la
maison du Pére » (Cf. QCP 64).

4. Jésus et le Pere

La bonté du Pere envers les hommes
se manifeste avant tout dans le fait
qu’il a envoyé son Fils pour que
I’homme ne périsse pas, mais qu’il ait
la vie éternelle (cf. Jn 3, 16). Saint
Josémaria en reste ici aux données
élémentaires de I’Ecriture Sainte, qui
I’émeuvent profondément. Jésus-
Christ est la grande miséricorde de



Dieu envers les hommes. Noél est « le
moment choisi par Dieu pour
manifester pleinement son amour
pour les hommes, en nous livrant son
propre Fils » (QCP 22).

Ici, bien sir, ce que dit saint
Josémaria de la paternité de Dieu se
concentre sur la Personne du Pere,
d’ou procede toute autre paternité
dans les cieux et sur la terre (cf. Ep 3,
15). La perspective, pour parler de la
paternité du Pére, est essentiellement
christologique. Saint Josémaria
considere la Personne du Péere du
point de vue de Notre Seigneur Jésus-
Christ : de son Abba, de sa
soumission et de son obéissance, de
sa confiance filiale.

Nous trouvons chez saint Josémaria
des phrases simples, mais d’une
grande importance, sur 'union entre
le Pere et Jésus au cours de sa vie
terrestre, surtout si ’on tient compte
des différentes variantes de la



théologie de la croix (cf. Matthieu-
Seco, 1992, pp. 419-438). La paternité
du Pére embrasse Jésus avec amour a
chaque moment de sa vie, en
particulier au moment de sa mort.
L’affection de Dieu le Pere a entouré
la mission de Jésus « d'une sollicitude
toute pleine de tendresse : Filius
meus es tu, ego hodie genui te. Postula
a me et dabo tibi gentes hereditatem
tuam (Ps 2, 7-8) ; tu es mon fils, moi,
aujourd'hui, je t'ai engendré.
Demande, et je te donne les nations
pour héritage » (QCP 62).
L’application a la réalité vitale du
chrétien est immédiate : « Le
chrétien qui, suivant le Christ, vit
dans cette attitude d'adoration
complete du Pere, recoit lui aussi du
Seigneur l'assurance d'une
amoureuse sollicitude : Puisqu'il
s'attache a moi, je l'affranchis, je
l'exalte puisqu'il connait mon nom (Ps
90 [Vg 891, 14) » (ibid.).



Saint Josémaria enseigne a
contempler le Pere depuis le Cceur
du Christ. Il met au premier plan le
fait que c’est le Christ qui nous a
révélé comment est le Pére, qui, par
sa priere filiale, nous a appris a
appeler Dieu notre Pére, qui, par son
obéissance pleine d’abandon, nous a
appris a accomplir la Volonté du
Pére : « Jésus est le Chemin, le
M¢édiateur ; en Lui se trouve tout ;
hors de Luj, il n'y a rien. En union
avec le Christ, qui nous l'a appris,
nous osons appeler le Tout-Puissant
Notre Peére » (QCP 91). Jésus est « le
Chemin — le seul —pour s’approcher
du Pére » (AD 25).

Dans sa priere, Notre Seigneur nous
a laissé entrevoir son intimité avec le
Pére, et cette priere est un
enseignement définitif sur la facon
dont nous devons prier et comment
nous devons traiter Dieu (cf. F 71). Le
theme apparait fréquemment dans
les Homélies. « Nous devons tous



parler la méme langue, celle que
nous apprend notre Pére qui est aux
cieux : la langue du dialogue de Jésus
avec son Pere, la langue que 1'on
parle avec le cceur et avec la téte,
celle dont vous vous servez en ce
moment dans votre priére » (QCP 13).

Suivre le Christ implique de prendre
part a son esprit filial. Saint
Josémaria, a la suite de saint Paul
dans des passages qu’il cite
fréquemment (Rm 8, 15 et Ga 4, 6),
encourage chacun a se joindre a
I’Abba de Jésus (cf. QCP 64, 118, 135,
136, 183). Comme les priéres dans les
célébrations liturgiques, toute notre
vie doit étre dirigée vers le Pére par
le Fils dans I’Esprit Saint. Notre
perception de la paternité de Dieu est
I’ceuvre de ’Esprit Saint : « Le
Paraclet, en agissant en nous,
confirme ce que le Christ nous
annoncait : que nous sommes
enfants de Dieu ; que nous n'avons
pas regu un esprit d'esclaves pour


http://c39804eb8ee7885340c1e4ecb5cce2d5bc466e43/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5CTexte%2520ESPAGNOL%5Ccqp.htm#p64

retomber dans la crainte, mais un
esprit de fils adoptifs qui nous fait
nous écrier : Abba, Pere ! (Rm 8,15)
» (QCP 118).

L'union du Christ avec le Pere — et
son obéissance pleine d’abandon -
apparait déja au numéro 213 de
Chemin : « Jésus souffre pour
accomplir la Volonté du Pere ». Tout
au long de son ceuvre, il deviendra
de plus en plus explicite que cette
souffrance salvatrice, comme le
commente Pedro Rodriguez a ce
sujet : « n’est comprise qu’a la
lumiére de ’Amour du Pére, parce
que le Pére n’est pas un tyran qui fait
souffrir son Fils, mais qui donne au
Fils son Amour plein de la
miséricorde qu’il a pour ’homme
[NAT a vérifier] » (CECH, p. 435). En
ce sens, saint Josémaria reprend les
deux aspects fondamentaux de la
théologie de la Croix : 'immense
douleur, ce que la Lettre aux
Hébreux 12, 2 appelle « la honte [de



la Croix] », et la considération de la
Croix glorieuse sur laquelle le Christ
étend majestueusement les bras «
avec un geste de prétre éternel » (cf.
SR, Cinquieme mystere douloureux).
La fréquence et 'intensité avec
lesquelles saint Josémaria, regardant
le Christ et poussant a I'imiter, fait
allusion a l'identification du Christ a
la Volonté du Pere (par exemple,
Chemin de Croix,lére, Ileme, IVeme &
[Xeme Stations) attire I'attention.

La considération du fait que Jésus
révele ’amour du Pére pour
I’homme est tres fréquente chez saint
Josémaria : « I'amour de Jésus pour
les hommes, est un aspect insondable
du mystere divin, de 'amour du Fils
pour le Pere et pour I'Esprit Saint (...)
L'amour, au sein de la Trinité, se
répand sur tous les hommes a
travers 'Amour du Cceur de Jésus !

» (QCP 169).



5. Dieu le Pere dans l’économie du
salut

Saint Josémaria se réfere
fréquemment a ’action trinitaire
dans I’économie du salut, qu’il
présente dans une synthese qui
rappelle les formulations bien
connues que saint Irénée aimait
tant : tout est a 'initiative du Pere
des miséricordes ; tout procede de
Lui par le Fils dans Esprit Saint, et
tout Lui revient par la Rédemption
du Fils et la sanctification de ’Esprit
Saint (cf. Epideixis, no 7). Voici un
paragraphe typique : « Le Dieu de
notre foi n'est pas un étre lointain,
qui contemple avec indifférence le
sort des hommes (...). C'est un Pere
qui aime ses enfants au point
d'envoyer le Verbe, Seconde
Personne de la Tres Sainte Trinité,
pour que, en s'incarnant, Il meure
pour nous et nous rachéte. C'est ce
méme Pére aimant qui nous attire
maintenant doucement vers Lui, par



I'action du Saint-Esprit qui habite en
nos cceurs » (QCP 84).

L’initiative du Pere est présentée ici
dans son action dans le moment
présent : le Pere nous attire
maintenant a Lui par Uaction de
PEsprit Saint qui habite dans ’ame ;
cette inhabitation est une
conséquence de la mission que
I’Esprit Saint recoit du Pere et du Fils.
L’histoire du salut se réféere a
I'initiative du Pére quant a sa source,
en tout temps, méme maintenant,
lorsque I’action de ’Esprit Saint nous
conduit au Pere.

Saint Josémaria se réfere parfois a ce
fait avec I’expression « courant
trinitaire d’amour pour les hommes
». En ce temps de pelerinage,
I’Eucharistie « perpétue de maniére
sublime » ce courant d’amour pour
les hommes (cf. QCP 85). Saint
Josémaria, qui, dans sa prédication,
aime s’attarder sur les raisons



d’amour qui ont poussé le Christ a
instituer I’Eucharistie, souligne
également que la présence
eucharistique du Christ est le fruit de
I’amour trinitaire et, en fin de
compte, 'initiative du Pere. Un bon
exemple en est la fin de la priere
liturgique qui est restée inchangée
depuis les premiéeres années de la vie
de ’Eglise : la priére s’adresse au
Pére par le Fils dans I’Esprit Saint (cf.
QCP 85). La méme chose se produit
en parlant de la Sainte Messe : « Dans
la Messe, nous invoquons
constamment le Pere ». Et un peu
plus tard : « Toute la Trinité est
présente dans le sacrifice de l'autel.
Par la volonté du Pére, avec la
coopération du Saint-Esprit, le Fils
s'offre en oblation rédemptrice

» (QCP 86).

En conséquence de tout cela,
I’apostolat consiste aussi a amener
les hommes a Dieu le Pére par Jésus-
Christ et avec la force de I’Esprit



Saint : « Le travail professionnel est
aussi apostolat, occasion de se
donner aux autres hommes pour
leur révéler le Christ et les mener
vers Dieu le Pere, ce qui n'est qu'une
conséquence de la charité que le
Saint-Esprit répand dans nos ames

» (QCP 49).

Themes connexes : Filiation divine ;
Piété ; Sainte Trinité.

Bibliographie : Antonio Aranda, «
Appelés a étre enfants du Péere.
Approche théologique de la notion de
filiation divine adoptive », in José
Luis Illanes (dir.) Le Dieu et Pére de
Notre Seigneur Jésus Christ,
Pamplona, EUNSA, 2000, pp. 251-272
Id., « Expérience chrétienne et sens
de la filiation divine chez saint
Josémaria Escriva de Balaguer »,
PATH, 7 (2008), pp. 461-475 ; Lucas



Francisco Mateo-Seco Théologie
trinitaire. Dieu le Pére, Madrid, Rialp,
2003 Id., « Sapientia Crucis. Le
mystere de la croix dans les écrits de
Josémaria Escriva de Balaguer »,
ScrTh, 24 (1992), p. 419-438 ;
Fernando Ocariz Brafia Enfants de
Dieu dans le Christ. Introduction a
une théologie de la participation
surnaturelle, Pampelune, EUNSA,
1972 1d. Nature, grace et gloire,
Pampelune, EUNSA, 2000.

[1] NdT. La traduction la plus usitée
en francais « Dieu ton Pére » ou «
Dieu notre Pére » traduit moins bien
ce renforcement de I’expression «
Pere ».

Lucas Francisco Mateo-Seco

pdf | document généré
automatiquement depuis https://


https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-dieu-le-pere/

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
dieu-le-pere/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-dieu-le-pere/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-dieu-le-pere/

	DIEU LE PÈRE

