
opusdei.org

APOSTOLAT

1. Une vocation universelle. 2. «
Surabondance de la vie
intérieure ». 3. « Apostolat
d‘amitié et de confidence ». 4. «
Sanctifier les autres par le
travail ». Le champ de
l’apostolat personnel. 5. «
Vibration apostolique ».

08/01/2024

1. Une vocation universelle.

2. « Surabondance de la vie
intérieure ».



3. « Apostolat d‘amitié et de
confidence ».

4. « Sanctifier les autres par le travail
». Le champ de l’apostolat personnel.

5. « Vibration apostolique ».

« Apostolat » est le terme utilisé pour
désigner la mission confiée par le
Christ à ses disciples, ceux que Jésus
lui-même appelait « apôtres », terme
grec qui signifie « envoyés ». Les
apôtres, en particulier ceux qu'on
appelle les Douze dans le Nouveau
Testament, et qui reçurent un appel
particulier de Jésus, furent envoyés
par le Maître pour « [proclamer]
l’Évangile du Royaume et [guérir]
toute maladie » (Mt 9, 35), avec un
mandat ratifié de manière spéciale
dans la « prière sacerdotale » de la
Dernière Cène, lorsque Jésus-Christ
leur dit « De même que tu m’as
envoyé dans le monde, moi aussi, je
les ai envoyés dans le monde » (Jn 17,
18) et à nouveau après la



Résurrection, quand Il les envoie en
disant « de toutes les nations faites
des disciples : baptisez-les au nom du
Père, et du Fils, et du Saint-Esprit
» (Mt 28 : 18-20).

L'annonce de cet envoi intervient
dans de nombreuses paraboles et
épisodes de l'Évangile, souvent
commentés par saint Josémaria, et
qui illustrent la nécessité de
l'apostolat pour étendre le royaume
du Christ dans les cœurs : la moisson,
la pêche, la lumière du monde et le
sel, le feu que le Christ est venu
apporter sur la terre (Lc 12, 49), les
fruits grâce auxquels on reconnaît
l'arbre (Mt 7, 17-20), le compelle
intrare (« forcez les à entrer ») intimé
aux serviteurs pour honorer le festin
des noces (Lc 14, 23), ou encore la
plainte des ouvriers de la dernière
heure (« personne ne nous a
embauchés » : Mt 20, 7), et celle du
paralytique de la piscine de
Bethzatha (« Je n’ai personne pour



me plonger dans la piscine au
moment où l’eau bouillonne » : Jn 5,
7).

Saint Josémaria souligne
l'importance, à côté des sermons
adressés par le Christ aux foules, des
rencontres personnelles de Jésus,
modèles de cet apostolat d'amitié et
de confidence qu'il ne cessait de
prêcher. Tout d'abord, l'appel du
Seigneur aux Apôtres ("Viens et suis-
moi"), soit directement, soit par
l'intermédiaire de certains d'entre
eux : André conduit son frère (Jn 1,
41-42), Philippe, son ami Nathanaël
(Jn 1, 45) et Jean, son frère Jacques.
C'est le cas aussi de la rencontre avec
Nicodème ; avec la Samaritaine qui à
son tour fait connaître Jésus à tous
les habitants de son village ; ou, dans
les derniers instants de sa vie, la
rencontre avec le « bon larron ».
L'action du Christ est donc le modèle
de tout apostolat : elle transpire son
amour pour les hommes, que Jésus



appelle ses « amis » ; elle est
précédée par la prière et s'adresse à
tous types de personnes sans
restriction d'âge, de sexe, de
profession, de situation religieuse ou
même morale.

1. Une vocation universelle

On pourrait dire que le premier
élément de l'enseignement de saint
Josémaria sur l'apostolat est qu'il
s'agit d'une vocation-mission (« un
mandat impératif du Christ » : C 942)
qui est universelle, puisque personne
n'est exclu, même quand elle
s'accomplit de diverses manières.
Dès le début, l'Église, qui
reconnaissait dans les évêques les
successeurs des apôtres, leur attribua
de manière éminente la mission
apostolique. En même temps, dans
divers textes de saint Paul - qui se
disait lui-même apôtre - il est
souligné que, dans un sens plus large
et sans référence aux fonctions de



gouvernement, tous les fidèles sont
aussi envoyés par le Christ. Les Actes
des Apôtres confirment cette même
réalité : elles relatent, en plus des
prédications multitudinaires de la
Pentecôte et plus tard celles de Pierre
ou de Paul au peuple, des épisodes de
rencontres apostoliques, comme celle
de Philippe avec l'intendant de la
reine d'Éthiopie (Actes 8, 26-40), ou
celle de Priscille et d'Aquila avec
Apollon, à qui ils « exposèrent avec
plus de précision le Chemin de Dieu
» (Ac 18, 26), et auxquels Paul lui-
même adressa à deux reprises un
éloge comme « collaborateurs »
courageux et figures significatives de
la communauté chrétienne (cf. Rm
16, 3-5 ; 1 Co 16, 19).

À côté de l'enseignement officiel et
authentique propre du Magistère des
Apôtres et de leurs successeurs, le
christianisme a connu dès l'origine
un apostolat exercé par les fidèles
ordinaires qui ont largement



contribué à répandre l'Évangile.
Certains des textes les plus anciens
de la communauté chrétienne
montrent cet apostolat exercé dans
toutes les couches de la société. Les
chrétiens se sont répandus jusqu'aux
confins du monde connu, comme le
dit Tertullien dans un texte que saint
Josémaria cite parfois : « Nous
sommes apparus hier et déjà nous
remplissons le monde et tout ce qui
vous touche : les villes, les îles, les
hauteurs, les communes, les
conciliabules, les campements eux-
mêmes, les tribus, les décuries, la
cour, le sénat, le forum. Nous ne vous
avons laissé que les temples
» (L'Apologétique, XXXVII, 4). Et
aussi : « Nous vivons avec vous dans
ce monde, sans éviter le forum, le
marché, les bains, les tavernes, les
bureaux, les auberges, vos foires et
les autres lieux où vous commercez.
Avec vous nous naviguons aussi, avec
vous nous faisons le service militaire,
nous cultivons la terre et nous



commerçons ; c'est pourquoi nous
échangeons nos métiers et mettons
nos œuvres à votre disposition
» (L'Apologétique, XLII, 1). Les
chrétiens sont comme le levain dans
la pâte ou l'âme dans le corps, dit 
L’épître à Diognète (nos 5-6). Les
premières communautés
considéraient que le baptême, de par
lui-même, impliquait une
responsabilité apostolique à l'égard
de la famille (mari, enfants), des
intimes et des autres personnes
proches. L'apostolat fait partie
intégrante, essentielle, de la vocation
chrétienne et de l'engagement
baptismal.

La compréhension de l'apostolat
comme vocation chrétienne
universelle a fait son chemin tout au
long du XXème siècle et est
maintenant communément acceptée.
Mais, dans les sociétés catholiques de
la première moitié du XXème siècle,
ce n'était pas tellement le cas, au



même titre que l'appel universel à la
sainteté. Les deux appels constituent
les deux faces d'une même vocation
chrétienne, comme l'a proclamé le
Concile Vatican II (cf. LG, 39-42), qui
considère que l'essentiel de son
message est l'annonce de
l'universalité de l'appel à la sainteté
et à l'apostolat, et qui rappelle que «
Le propre de l’état des laïcs est de
mener leur vie au milieu du monde
et des affaires profanes ; ils sont
appelés par Dieu à exercer leur
apostolat dans le monde à la manière
d’un ferment, grâce à la vigueur de
leur esprit chrétien » (AA, 2 ; cf. LG,
33).

Cette universalité fût prêchée par
saint Josémaria en faisant référence
aux personnes de professions et de
conditions les plus diverses : « Il faut
repousser le préjugé suivant lequel
les fidèles ordinaires ne peuvent rien
faire d'autre qu'aider le clergé, dans
des apostolats ecclésiastiques. Il n'y a



aucune raison pour que l'apostolat
des laïcs soit toujours une simple
participation à l'apostolat
hiérarchique : il leur incombe le
devoir de faire, eux aussi, de
l'apostolat. Et cela, non en vertu
d'une mission canonique reçue, mais
parce qu'ils font partie de l'Église ;
cette mission ils la remplissent à
travers leur profession, leur métier,
leur famille, leurs collègues, leurs
amis. » (Entretiens 21). Et aussi en
faisant référence tant aux hommes
qu'aux femmes : « Bien entendu, je
ne vois pas la raison qu'il y a, quand
on parle du laïcat - de sa tâche
apostolique, de ses droits et devoirs,
etc. - de faire une distinction ou une
discrimination à l'endroit de la
femme » (Entretiens 14).

Saint Josémaria reconnaissait le
mérite des œuvres d'apostolat
collectif, c'est-à-dire des initiatives,
entreprises ou institutions que les
fidèles chrétiens, seuls ou avec



d'autres personnes de bonne volonté,
pouvaient promouvoir. De fait, il les
a encouragées dans pas mal de cas.
Mais, comme on peut le voir dans ses
écrits et dans sa prédication, «
l’apostolat » par excellence était pour
lui l'action personnelle du chrétien,
exercée chaque jour parmi ses égaux,
pour les exhorter - par sa parole et sa
conduite - à être disciples de Jésus.
Ainsi, comme l'a écrit le bienheureux
Álvaro Del Portillo, il a toujours
compris « la responsabilité
apostolique des laïcs comme un
mandat divin - dynamisme de la
grâce sacramentelle - parce que le
Christ lui-même a confié aux baptisés
le devoir et le droit de se consacrer à
l'apostolat, avant tout et
principalement, dans et à travers les
mêmes circonstances et structures
laïques- non ecclésiastiques - dans
lesquelles se développe leur vie
quotidienne et ordinaire en tant que
citoyens et chrétiens courants » (DEL
PORTILLO, 1992, p. 75).



Être apôtre est, en somme, un devoir
primordial pour tout chrétien : « il
n’y a pas d’autre solution que de
travailler au service de toutes les
âmes, sinon nous nous
comporterions de façon égoïste. (...)
Ne prenez pas ce désir pour un ajout
artificiel destiné à entourer d’un
filigrane notre condition de chrétien.
Si le levain ne fermente pas, il
pourrit. (...) Nous ne rendons aucun
service à Dieu notre Seigneur quand
nous Le faisons connaître aux
autres :Prêcher l’Évangile n’est pas
pour moi un titre de gloire ; c’est une
nécessité qui m’incombe, en vertu du
commandement de Jésus-Christ ; oui,
malheur à moi si je ne prêchais pas
l’Évangile (1 Co 9,16) » (AD 258).

L'apostolat prolonge la médiation du
Christ et montre que la médiation
joue un rôle décisif dans le
christianisme. L'histoire de la
conversion de saint Paul implique la
médiation d'Ananie que Jésus envoie



à Paul, qui lui demande : « Que dois-
je faire ? » (Ac 9, 6). Le récit souligne
sans aucun doute le besoin d'un
accompagnement ou d'un conseil
spirituel pour s'orienter dans la vie
chrétienne. Mais, dans un sens plus
large, il traduit la volonté de Dieu
d'avoir recours à un intermédiaire
au moment de se faire connaître ou
de faire connaître ses désirs. Il est
également possible de conclure que
la direction spirituelle est une forme
d'apostolat chrétien, ou que
l'apostolat chrétien suppose une
forme de conseil spirituel envers le
prochain et au service du prochain.

L'apostolat personnel est une
manifestation de la charité, qui
conduit à partager ce que nous
aimons le plus avec ceux que nous
aimons. C'est certainement l'un des
fondements de l'enseignement de
saint Josémaria sur l'apostolat : «
L’universalité de la charité signifie
donc l’universalité de l’apostolat :



nous avons à traduire en œuvres et
en vérité le grand dessein de Dieu, 
qui veut que tous les hommes se
sauvent et parviennent à la
connaissance de la vérité (1 Tm 2, 4)
» (AD 230).

Si l'apostolat est une manifestation
de charité, en un certain sens tout
acte de charité est apostolique. Même
si saint Josémaria ne s'est jamais
exprimé en ces termes, il aurait pu
faire sienne l'expression de Benoît
XVI lorsqu'il parle dans la lettre
encyclique Deus Caritas est d'un «
service de la charité », qui précède
l'apostolat de la foi (la prédication, le
témoignage, la conversation
apostolique), et qui, bien que ne
conduisant pas, parfois, à une
transmission effective de la foi,
maintient toujours ouverte cette
possibilité. Mais si la charité est
toujours apostolat, il est vrai aussi
que l'apostolat ne peut se pratiquer
sans charité, car la charité en est



l'âme. « La charité est le sel dans
l’apostolat des chrétiens ; s’il perd sa
saveur, comment pourrions-nous
affronter le monde et dire la tête
haute : ici se trouve le Christ ?" (AD
234).

2. « Surabondance de la vie
intérieure »

Saint Josémaria se référait
fréquemment aux premiers
chrétiens pour expliquer sa
conception de l'apostolat des laïcs
telle qu'il l'attendait des membres de
l'Opus Dei ou, plus largement, tel et
comme il le considérait en tant
qu’appel de Dieu à tous les baptisés.
En citant à de nombreuses reprises la
description brève mais profonde de
la vie de la première communauté
que nous transmettent les Actes des
Apôtres (« Ils étaient assidus à
l’enseignement des Apôtres et à la
communion fraternelle, à la fraction
du pain et aux prières » : Actes 2, 42),



saint Josémaria offrait une
réinterprétation de la parole d'un
auteur français - J. B. CHAUTARD - : «
un débordement de ta vie “ en
dedans ” » (C 961). On comprend
ainsi que l'apostolat se confond avec
la vie de relation avec Dieu, il en est
le prolongement naturel, de manière
analogue à la façon dont la charité
fraternelle prolonge et retourne
l'amour de Dieu sur le prochain. De
là découle aussi le lien constant entre
la sainteté et l'apostolat dans la
définition de la vocation chrétienne.

« Pensez aussi qu’en s’intéressant à
nous, en nous octroyant sa grâce,
afin que nous luttions pour atteindre
la sainteté au milieu du monde, Dieu
nous impose aussi l’obligation de
l’apostolat. Comprenez que, même
d’un point de vue humain, la
préoccupation pour les âmes naît
tout naturellement de ce choix, ainsi
que l’exprime un Père de l’Église : 
Lorsque vous découvrez que quelque



chose vous a été profitable, vous
essayez d’y attirer les autres. Vous
devez donc souhaiter que d’autres
vous accompagnent sur les chemins
du Seigneur. Si, en allant au forum ou
aux bains, vous rencontrez quelqu’un
qui est oisif, vous l’invitez à vous
accompagner. Appliquez au spirituel
cette coutume terrestre et, lorsque
vous irez vers Dieu, ne le faites point
seuls (SAINT GRÉGOIRE LE GRAND, 
Homiliae in Evangelia, 6, 6) » (AD 5).

Il est ainsi possible de distinguer
l'édification personnelle dans la
relation avec Dieu et dans la vertu
(sainteté), et la relation avec le
prochain qui reçoit le nom de
charité. Mais ces deux dimensions se
revendiquent mutuellement ; elles ne
sont que deux en apparence : la
sainteté atteint sa plénitude dans
l'apostolat et l'apostolat exige la
sainteté.



Le premier acte de charité envers le
prochain est la prière. Bien plus, la
raison d'être de l'activité apostolique
s'enracine dans l'union à Dieu, qui
s'accomplit dans les sacrements et
dans la prière : « Je te dirai, en
plagiant un auteur étranger [il fait
allusion à J.B. CHAUTARD], que ta vie
d’apôtre vaut ce que vaut ta prière
» (C 108). Et, dans un autre endroit : «
Si tu ne fréquentes pas le Christ dans
la prière et dans le Pain, comment
peux-tu Le faire connaître ? » (C 105).
Sans vie de prière, l'apostolat -
l'action, même menée avec une
intention apostolique - serait sans
fruit : « Il m’est très difficile de croire
à l’efficacité surnaturelle d’un
apostolat qui n’est pas appuyé,
solidement centré, sur une vie
d’intimité avec le Seigneur » (AD
271). C'est pourquoi il recommandait
de maintenir, dans toute œuvre
apostolique, le principe suivant : «
D’abord, prière ; ensuite, expiation ;
en troisième lieu, et loin en “



troisième lieu ”, action » (C 82) ; et,
inversement, il pouvait affirmer que
« la sanctification forme un tout
indissociable avec l'apostolat » (QCP
145), jusqu'à soutenir que la vie
intérieure se mesure au zèle
apostolique que l'on possède,
puisque celui-ci dénote le degré
d'identification avec la mission
rédemptrice du Christ : « le désir
d'apostolat est la manifestation
exacte, appropriée et nécessaire, de
la vie intérieure. Quand on savoure
l'amour de Dieu, on sent le poids des
âmes. Il n'est pas possible de séparer
la vie intérieure et l'apostolat » (QCP
122).

La prière avive le désir de
communiquer l'objet de sa foi et de
son amour, et augmente cette foi et
cet amour. Foi en Dieu qui veut
utiliser les chrétiens comme apôtres
et envoyés, et foi en son aide pour
l'action apostolique. Amour de Dieu
pour rendre le Souverain Bien



accessible à tous et amour du désir
divin d'être secondé par les
créatures. Saint Josémaria met en
garde contre toute forme d'activisme,
qui négligerait les « moyens
surnaturels » et réduirait l'apostolat
à une simple propagande pour
rejoindre un mouvement, un parti ou
une secte : « je pense, en effet, qu’un
grand danger de s’égarer menace
ceux qui se jettent dans l’action —
dans l’activisme ! — et se passent de
la prière, du sacrifice et des moyens
indispensables pour obtenir une
piété solide, c’est-à-dire du recours
fréquent aux sacrements, de la
méditation, de l’examen de
conscience, de la lecture spirituelle,
de la fréquentation assidue de la très
Sainte Vierge et des Anges gardiens...
» (AD 18).

Piété à laquelle doit se joindre,
comme il est évident, la pratique des
vertus, indispensables pour
maintenir la « vibration apostolique



» ; en particulier la vertu de pureté,
sans laquelle « on ne peut pas
persévérer dans l'apostolat » (C 129),
car elle implique le dépassement de
toute attitude égocentrique et ouvre
le cœur à l'amour et au service. Et la
mortification (l'expiation
mentionnée au point 82 de Chemin),
la claire conscience non seulement
qu'aucune vertu ne s'acquiert sans
engagement et don de soi (cf. C 175, C
180), mais aussi de la valeur
rédemptrice et apostolique de la
douleur lorsqu'elle rejoint la Croix
du Christ. « Si le grain ne meurt, il ne
germe pas. — Ne veux-tu pas être
grain de blé, mourir par la
mortification et donner des épis bien
lourds ? — Que Jésus bénisse ta
moisson ! » (C 199). « La croix sur ta
poitrine ? … Oui. Mais aussi… la
Croix sur tes épaules, la Croix dans ta
chair, la Croix dans ton intelligence.
— Alors tu vivras pour le Christ, avec
le Christ et dans le Christ. C’est à ce



prix seulement que tu seras apôtre
» (C 929).

L'apostolat chrétien consiste à faire
connaître l'Évangile et à aider à le
vivre, quel que soit le point de départ
de la personne concernée : ignorante,
réticente, non pratiquante ou, au
contraire, déjà avancée et désireuse
de progresser dans la foi. Il s'appuie
sur la vie de prière et la sainteté
personnelle de ceux qui l'exercent :
c'est-à-dire sur la recherche de la
sainteté et l'exercice des vertus
chrétiennes. L'exemple d'une vie
chrétienne est une exigence
fondamentale de l'apostolat, comme
le souligne le résumé de la vie du
Christ trouvé au début des Actes des
Apôtres (1, 1), que saint Josémaria
aimait à répéter : coepit facere et
docere, Il a commencé à faire et à
enseigner. Exemple, bien sûr, à la
fois par rapport aux vertus qui
renvoient plus spécifiquement à la
vie sociale (justice, loyauté) et à celles



qui les complètent (éducation,
affabilité), et par rapport au reste des
vertus morales (tempérance, force
d'âme).

Mais si la prière est le fondement de
l'activité apostolique, c'est aussi son
terme : « Faites de vos amis des âmes
de prière », est le conseil, l'indication
qu'il a répétée à de nombreuses
reprises. Dans une dédicace d'une vie
de Jésus faite à l'un des premiers
membres de l'Opus Dei, saint
Josémaria écrivait : « Cherche le
Christ, trouve le Christ, aime le Christ
». Au point de Chemin qui relate cette
anecdote, il ajoute : « Ce sont trois
étapes très distinctes. As-tu essayé,
au moins, de vivre la première ? » (C
382). On pourrait voir ici une
succession de buts ou d'étapes de
l'apostolat chrétien : briser
l'indifférence et stimuler la
recherche de Dieu et de Jésus-Christ,
transmettre la doctrine, mettre sur le
chemin de la vie de piété. Et, comme



pour boucler la boucle : la formation
de nouveaux apôtres qui à leur tour
aideront leur entourage à franchir
ces mêmes étapes (cf. C 809).

Avec la vie de prière, la formation
doctrinale - c’est-à-dire le désir de se
former dans la foi avec la profondeur
qu'il est donné à chacun d'atteindre -
occupe une place dans le
développement de l'apostolat. « Et
quels sont les principaux moyens qui
permettent à la vocation de
s'affermir ? je t'en signalerai
aujourd'hui deux, qui sont comme
les axes vivants de la conduite
chrétienne : vie intérieure et
formation doctrinale — connaissance
profonde de notre foi » (QCP 8).

En accord avec ces prémisses, on
comprend que saint Josémaria
définissait l'Opus Dei comme une «
grande catéchèse » et qu'il voyait
dans le désir de promouvoir la
formation doctrinale une « passion



dominante ». Considérant, comme
beaucoup d'autres, que le premier
ennemi du Christ et de l'Église est
l'ignorance, saint Josémaria suscitait
constamment différentes formes de
cet « apostolat de la doctrine » (cf. S
172). La piété est fondamentalement
une attitude du cœur, une expression
d'amour, et donc elle doit être
nourrie par la connaissance, non
seulement à travers des cours ou des
conférences pour un large public,
mais aussi dans le domaine de
l'apostolat de chacun avec ses amis.

3. « Apostolat d'amitié et de
confidence »

L'une des expressions les plus
courantes de saint Josémaria
concernant l'apostolat est celle de «
l'apostolat de l'amitié et de la
confidence ». Il renvoyait
essentiellement à cet apostolat
personnel, simple et ordinaire,
exercé par chaque baptisé dans sa



famille, dans la sphère
professionnelle, dans les différents
milieux où il opère ; en bref, avec
toutes ces personnes avec qui il
entretient une relation d'amitié.

Le lien qui unit cet apostolat d'amitié
et de confidence aux considérations
précédentes sur l'appel universel à la
sainteté, sur la charité et la vie de
prière, sur l'exemple ou le
témoignage et sur les vertus, se
reflète particulièrement bien dans
un point d'Entretiens : « Vouloir
atteindre la sainteté — en dépit des
erreurs et des misères personnelles,
qui dureront aussi longtemps que
nous —, cela signifie s'efforcer, avec
la grâce de Dieu, de vivre la charité,
plénitude de la foi et lien de la
perfection. La charité n'est pas une
chose abstraite ; elle veut dire
s'engager réellement et totalement
au service de Dieu et de tous les
hommes ; de ce Dieu, qui nous parle
dans le silence de la prière et dans le



bruit du monde ; de ces hommes,
dont l'existence s'entrecroise avec la
nôtre. En vivant la charité - l'Amour -,
on vit toutes les vertus humaines et
surnaturelles du chrétien, qui
forment une unité et qu'on ne saurait
réduire à des énumérations
exhaustives. La charité exige que l'on
vive la justice, la solidarité, la
responsabilité familiale et sociale, la
pauvreté, la joie, la chasteté,
l'amitié ... On voit aussitôt que la
pratique de ces vertus porte à
l'apostolat. Mieux encore : elle est
déjà apostolat. Car, en s'efforçant de
vivre ainsi au sein du travail
quotidien, le chrétien, par sa
conduite, donne le bon exemple,
devient un témoignage, une aide
concrète et efficace ; on apprend à
suivre les traces du Christ qui coepit
facere et docere (Ac 1, 1), qui
commença à faire et à enseigner,
joignant l'exemple à la parole. C'est
pourquoi voici quarante ans que



j'appelle ce travail apostolat d'amitié
et de confidence. » (Entretiens 62).

L'amitié est une vertu et un grand
bien en soi (le plus grand bien des
hommes, selon Dante), et pour
l'amitié chrétienne, c'est la charité.
Entre la passion et l'eros, dont l'objet
est un seul être, et l'agapè qui s'étend
à tous les hommes, il a peut-être
semblé que la philia, l'amitié,
occupait un espace intermédiaire :
plus large que la passion, plus
restreint à un petit nombre, ces "
autres moi" qui sont nécessaires à la
vie accomplie selon Aristote. Mais
l'amitié chrétienne doit participer de
l'extension universelle de la charité,
sans cesser d'être amitié, affection,
communauté d'objectifs et de
préoccupations. Elle n'est pas
nécessairement fondée sur la base
naturelle de singularités imbriquées,
puisque la vision de la foi, qui
permet de considérer chaque homme
comme un frère dans le Christ, et le



commandement de l'amour nous
amènent à rechercher l'amitié du
plus grand nombre, à devenir « tout
à tous pour en sauver à tout prix
quelques-uns » (1 Co 9, 19-22). Sans
instrumentalisation, l'apostolat est la
plénitude de l'amitié, car « la vraie
amitié ne doit pas cacher ce qu'elle
ressent » (SAINT JEROME, Lettres, 81,
1). Toute manifestation de charité
envers le prochain est déjà, en ce
sens, un apostolat : « Ton devoir de
fraternité à l'égard de toutes les âmes
te fera exercer, sans qu'elles le
remarquent, "l'apostolat des petites
choses » : aie le désir de les servir,
pour leur rendre ce chemin plus
aimable » (S 737).

Selon saint Josémaria, l'amitié
personnelle conduit naturellement à
la confidence, au partage des joies et
des peines, et à la possibilité d'entrer
sans violence dans l'intimité de
l'ami : « Ces propos glissés à point
nommé dans l’oreille de l’ami qui



chancelle ; cette conversation
capable de l’orienter, que tu as su
provoquer opportunément ; ce
conseil qui améliorera son travail
universitaire, et la discrète
indiscrétion qui te pousse à lui
suggérer des horizons insoupçonnés
de générosité…, tout cela, c’est “
l’apostolat de la confidence ” » (C
973). Dans la confidence, reçue ou
faite, le chrétien exerce l'apostolat du
Seigneur, agissant comme son
intermédiaire : « Quand je te parle
"d'apostolat d'amitié", je me réfère à
une amitié "personnelle", sacrifiée,
sincère : être à tu et à toi, parler à
cœur ouvert » (S 191).

C'est dans le cadre de la confidence
qu'un ami, en plus d'aller vers cette
conversion que seul l'Esprit Saint
opère dans les âmes, peut assurer
une formation personnalisée et
conduire n'importe quelle âme sur le
chemin de la sainteté : « L'apostolat
chrétien — et je me réfère ici,



concrètement, à celui d'un chrétien
courant, à celui d'un homme ou
d'une femme qui vit sans être rien de
plus que ses semblables — est une
grande catéchèse où, grâce aux
rapports personnels et à une amitié
loyale et authentique, on éveille chez
les autres la faim de Dieu, et où on
les aide à découvrir de nouveaux
horizons ; avec naturel, avec
simplicité, vous ai-je dit, par
l'exemple d'une foi vécue à fond, par
la parole aimable mais toute pleine
de la force de la vérité divine » (QCP
149).

4. « Sanctifier les autres par le
travail ». Le champ de l'apostolat
personnel.

L'apostolat personnel d'amitié et de
confidence se développe en toutes
circonstances, mais principalement
dans le domaine de la vie ordinaire
du chrétien : dans celui de sa famille
et dans celui de sa profession. Pour



saint Josémaria, il s'agit d'un
enseignement aux racines
évangéliques : « Ce qui t’émerveille
me semble, à moi, raisonnable. —
Dieu t’a cherché dans l’exercice de ta
profession ? C’est ainsi qu’il a
cherché ses premiers disciples :
Pierre, André, Jean et Jacques, près
de leurs filets ; Matthieu, assis à son
bureau de percepteur… Et — ce qui
est le comble — Paul, dans son
acharnement à en finir avec la
graine des chrétien » (C 799).

Le travail professionnel - ou le métier
ou la profession que chacun
développe, comme pour une mère de
famille l'administration domestique
de son foyer, ou les études pendant le
temps scolaire ou universitaire -
constitue une occupation qui occupe
une grande partie de la vie et dans
laquelle ou par laquelle le chrétien
doit s'efforcer de « sanctifier les
autres », en se sanctifiant lui-même
et en sanctifiant son travail. «



L’apostolat (...) est intimement lié à
son travail de tous les jours : il se
confond avec le travail même, qui
devient une occasion de rencontrer
personnellement le Christ. Unissant
nos efforts, au coude à coude avec
nos compagnons, nos amis, nos
parents, dont nous partageons les
aspirations, nous pourrons au moyen
de cette tâche les aider à arriver au
Christ » (AD 264). D'où l'une des
expressions les plus connues de saint
Josémaria : « sanctifier leur travail
personnel, se sanctifier dans leur
travail et sanctifier les autres par
leur travail » (Entretiens 55).

Le prestige professionnel acquis sur
le plan humain inspire souvent aux
collègues et compagnons de travail
cette confiance qui facilite l'initiative
apostolique. La réalisation accomplie
des tâches devient ainsi un «
hameçon de pêcheur d’hommes » (C
372), dont saint Josémaria n'a jamais
cessé de rappeler la nécessité. Pour le



reste, ce n'est pas la simple
performance professionnelle ou dans
les études - qu'il faut estimer - qui
fait du travail le champ naturel de
l'apostolat, mais la pratique des
vertus chrétiennes, la joie, la
cohérence entre les œuvres et la foi
professée. Ainsi écrit-il : « Dieu
veuille que ton comportement et tes
conversations fussent tels que l’on
pût dire en te voyant ou en t’écoutant
parler : voilà quelqu’un qui lit la vie
du Christ ! » (C 2). Et aussi : « Tu ne
songes qu’à édifier ta culture. — Et il
te faut édifier ton âme. — Ainsi, tu
travailleras comme tu le dois, pour le
Christ : pour qu’Il règne dans le
monde, il faut que des hommes, le
regard tourné vers le ciel, s’auréolent
de prestige dans toutes les activités
humaines, et à partir d’elles exercent
un apostolat de caractère
professionnel dans le silence et avec
efficacité » (C 347).



Dans ce contexte « l'apostolat fait
partie de la nature même du
chrétien : ce n'est pas quelque chose
de surajouté, de superposé,
d'extérieur à son activité
quotidienne, à ses occupations
professionnelles. (...) L'apostolat est
comme la respiration du chrétien :
un enfant de Dieu ne peut vivre sans
ce frémissement de l'âme » (QCP
122). Et cela non seulement dans le
milieu du travail, mais en général : la
famille, les relations établies dans le
milieu de la vie associative, les
responsabilités publiques, le sport ou
les loisirs, sont aussi des
circonstances naturelles de
l'apostolat personnel. Réalisé au
milieu du monde, basé sur l'amitié, et
partant des relations qui naissent
dans la vie ordinaire, cet apostolat
est authentique, il n'attire pas
l'attention, mais il est imprégné de
naturel : « Tu veux être martyr. — Je
vais mettre le martyre à portée de ta
main : être apôtre et ne pas te dire



apôtre ; être missionnaire —
remplissant une mission — et ne
point te dire missionnaire ; être
homme de Dieu et paraître homme
du monde : passer inaperçu ! » (C
848 ; cf. C 648).

Le chapitre "L'apostolat" de Chemin
complète l'exposé des vastes champs
d'apostolat qui s'offrent aux
chrétiens, en signalant diverses
occasions propices à cet effet. Saint
Josémaria fait ainsi référence à
l'apostolat épistolaire (cf. C 976-977) ;
à l'apostolat « du repas » (« c’est la
vieille hospitalité des patriarches,
avec la chaleur fraternelle de
Béthanie. — Quand on l’exerce, il
semble que l’on entrevoie Jésus
présider, comme dans la maison de
Lazare », C 974) ; à l'apostolat des
loisirs (cf. C 975) ; à l'apostolat de ne
pas donner (cf. C 979), pour stimuler
la générosité de chacun et la justice
même, sans donner lieu à la moindre
forme de « marketing » apostolique.



Et, en se référant à la nécessaire
formation doctrinale des âmes, il
parlait aussi de « l'apostolat de
l'intelligence » : « Venite post me, et
faciam vos fieri piscatores hominum,
venez à ma suite, et je ferai de vous
des pêcheurs d’hommes. — Ce n’est
pas sans mystère que le Seigneur
emploie ces mots : les hommes,
comme les poissons, il faut les
prendre par la tête. Quelle
évangélique profondeur dans “
l’apostolat de l’intelligence ” !
» (C978).

5. « Vibration apostolique »

Parmi les obstacles, face à l'apostolat
personnel, reconnaissables et
particulièrement reconnus par saint
Josémaria, se trouvent les « respects
humains », la fausse honte pour
parler de Dieu. Cette honte est
paradoxale, puisque ce que l'on
craint de montrer, les problèmes que
l'on craint d'aborder, ne sont pas du



tout « honteux », et aussi parce que,
d'autre part, on agit, à l'occasion,
avec un manque de honte ou de
pudeur, dans de nombreux domaines
qui devraient être embarrassants.
Saint Josémaria l'a toujours
dénoncé : « Dans l'apostolat, il y a un
obstacle réel : une fausse conception
du respect, la crainte d'aborder des
thèmes spirituels, parce que nous
pressentons qu'une telle
conversation ne sera pas opportune
dans certains milieux, parce qu'elle
risquera de froisser les
susceptibilités » (QCP 175).

Les échecs peuvent aussi refroidir le
zèle apostolique, bien que saint
Josémaria précise que lorsqu'on a agi
avec rectitude d'intention, ce ne sont
que des échecs apparents. Ils
peuvent même être des victoires à
long terme et, en tout cas, ils sont
toujours utiles à l'apôtre lui-même (à
travers des leçons d'humilité, de
correction ou de charité) : « N'admets



pas le découragement dans ton
apostolat. Tu n'as pas échoué, pas
plus que le Christ n'a échoué sur la
Croix » (Chemin de Croix, XIIIème
Station).

Faisons un pas de plus : « La simple
présence ne suffit pas », a-t-il dit plus
d'une fois. Il ne suffit pas d'être là,
même avec un comportement qui
puisse servir d'exemple. Le chrétien
doit parler, faisant écho à saint Paul :
« Or, comment l’invoquer, si on n’a
pas mis sa foi en Lui ? Comment
mettre sa foi en Lui, si on ne l’a pas
entendu ? Comment entendre si
personne ne proclame ? Comment
proclamer sans être envoyé ? » (Rm
10, 14-15). Et ce malgré d'éventuels
échecs, soit dans l'apostolat ad fidem,
soit dans la tentative de réchauffer
les cœurs refroidis dans la foi. Le
modèle est donné par le Christ et sa
conversation avec les pèlerins
d'Emmaüs : il leur donne courage et
audace dans la foi, les rend capables



de croire et de prêcher la Bonne
Nouvelle : « Nonne cor nostrum
ardens erat in nobis, dum loqueretur
in via ? Notre cœur n’était-il pas tout
brûlant au fond de nous, quand Il
nous parlait en chemin ? Si tu es
apôtre, ces paroles des disciples
d’Emmaüs devraient venir
spontanément aux lèvres de tes
collègues de travail après t’avoir
rencontré sur le chemin de leur vie
» (C 917).

Bref, les obstacles se réduisent à un
manque de foi, d’une foi vivante,
d’une foi qui conduit à une vision
surnaturelle et qui se traduit, en ce
qui concerne l'apostolat, en audace,
ou ce qui est la même chose, en une
effronterie que saint Josémaria a
décrite comme « sainte » pour éviter
toute ambiguïté : « Moque-toi du
ridicule. — Méprise le “ qu’en dira-t-
on ”. Vois et sens Dieu en toi-même,
et en ce qui t’entoure. — Tu finiras
ainsi par acquérir la sainte



effronterie dont tu as besoin — ô
paradoxe ! — pour vivre avec la
délicatesse d’un chrétien authentique
» (C 390).

Un concept original souligné par
saint Josémaria pour signifier que
l'état d'esprit et de grâce que doit
avoir l'apôtre est celui de « vibration
apostolique » : une disposition
toujours présente au moment
d'engager une conversation, de
l'orienter, ou simplement pour agir
d'une manière ou d'une autre afin de
rapprocher les âmes de Dieu. Le
terme « vibration » évoque à la fois
une activité constante et continue, et
une transmission immédiate de l'état
vibratoire sans autre cause que ledit
état lui-même et la mise en contact
d'objets (de personnes) capables de le
recevoir. Le respect humain est
souvent un « manque de vibration » :
« Tu ne “ vibres ” pas assez. — Voilà
pourquoi tu entraînes si peu de gens.
— Tout se passe comme si tu n’étais



pas très assuré de ce que tu gagnes
en renonçant, pour le Christ, à ces
choses de la terre. Compare : le
centuple et la vie éternelle ! —
L’“affaire” te semblerait-elle
mauvaise ? » (C 791).

Confiant, c'est-à-dire ayant foi dans la
mission confiée par le Christ à ses
disciples, et dans le choix qu'il a fait
d'eux (« Ce n’est pas vous qui m’avez
choisi, c’est moi qui vous ai choisis et
établis, afin que vous alliez, que vous
portiez du fruit, et que votre fruit
demeure », Jn 15,16), le chrétien ne
peut se priver de pratiquer cet
apostolat personnel d'amitié et de
confidence, de témoignage, de
surabondance de sa vie intérieure,
commandement impératif du
Seigneur : « “Allez, prêchez
l’Évangile… Je serai avec vous…” —
Voilà ce qu’a dit Jésus… et il te l’a dit
à toi » (C 904).



Prolongation et approfondissement
de la vie de travail, de la
fréquentation personnelle au sein de
la famille et de la société, « l'apostolat
chrétien — et je me réfère ici,
concrètement, à celui d'un chrétien
courant, à celui d'un homme ou
d'une femme qui vit sans être rien de
plus que ses semblables — est une
grande catéchèse où, grâce aux
rapports personnels et à une amitié
loyale et authentique, on éveille chez
les autres la faim de Dieu, et où on
les aide à découvrir de nouveaux
horizons ; avec naturel, avec
simplicité, vous ai-je dit, par
l'exemple d'une foi vécue à fond, par
la parole aimable mais toute pleine
de la force de la vérité divine » (QCP
149). Saint Josémaria invite, en
somme, à un apostolat réalisé dans la
vie ordinaire, au milieu des
espérances et des défis posés par le
monde et l'histoire, avec un travail
qui peut, surtout en certaines
occasions, être lent, mais toujours



puissant : « Âme d’apôtre, tu es
parmi les tiens comme la pierre
tombée dans le lac. — Tu provoques
par ton exemple et ta parole un
premier cercle… qui en produit un
autre… et celui-ci à son tour un
autre… et encore un autre. Et les
cercles sont de plus en plus larges.
Comprends-tu maintenant la
grandeur de ta mission ? » (C 831).

Thèmes connexes : Activités de l'Opus
Dei ; Amitié ; Exemple, Apostolat de
l'.

Bibliographie : AD 1-22, AD 222-237 ;
C 929-959, C 960-999 ; Entretiens 1-23,
Entretiens 58-72 ; S 34-51 ; Luis
ALONSO, « La vocation apostolique
du chrétien dans l'enseignement de
Mgr Escrivá de Balaguer », in Pedro
RODRÍGUEZ - Pío G. ALVES DE SOUSA
- José Manuel ZUMAQUERO (dirs.) 
Mgr Josémaria Escrivá de Balaguer et
l'Opus Dei. À l'occasion du 50e
anniversaire de sa fondation,



Pampelune, EUNSA, 19852 ; José Luis
ILLANES, La sanctification du travail.
Travail dans l'histoire de la
spiritualité, Madrid, Palabra, 200110
rev. y act. ; Paul O'CALLAGHAN, «
L'inséparabilité de la sainteté et de
l'apostolat. Le chrétien, « alter
Christus, ipse Christus », dans les
écrits du bienheureux Josémaria
Escrivá », AnTh, 16 (2002), pp.
135-164 ; Álvaro DEL PORTILLO Une
vie pour Dieu. Réflexions sur la figure
de Monseigneur Josémaria Escrivá de
Balaguer. Discours, homélies et
autres écrits Madrid, Rialp, 1992.

Cyrille MICHON

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-
apostolat/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-apostolat/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-apostolat/
https://opusdei.org/fr-lu/article/dictionnaire-apostolat/

	APOSTOLAT

