
opusdei.org

Dévotion envers la
Très Sainte Vierge

Ce culte que les catholiques
rendent à la Mère de Dieu,
d’origine très ancienne dans
l'Église est toujours vivant.
Comment se vit dans l'Opus Dei
la dévotion envers la Vierge ?

13/08/2020

1. La dévotion, en général, est un acte
de la vertu de religion. Avec la prière,
il s'agit de l'un des actes intérieurs de
cette vertu[1]. La dévotion est un
acte de la volonté par lequel l'homme



s'offre à Dieu, se donne
promptement à son service.

Les actes extérieurs de la vertu de
religion sont, par exemple, tout ce
qui se rapporte au culte[2]. En
principe, la dévotion ne peut être
dirigée que vers Dieu seul. Or, il est
parfois question de dévotion mariale,
ou à tel ou tel saint...

Saint Thomas d'Aquin explique que
la dévotion qui s'adresse aux saints
ne s'arrête pas à eux, mais elle
s'adresse à Dieu en dernière
instance, dans la mesure où, en ses
saints, nous vénérons Dieu qui les a
comblés de grâce et de sainteté[3].

La dévotion à Dieu, à la Vierge et aux
saints se manifeste au moyen d'actes
de dévotion. Aussi, d'ordinaire
établit-on une distinction entre
chaque dévotion.

2. Pour ce qui est du culte, il faut
garder à l'esprit qu'il ne s'adresse



qu'à Dieu, puisque c'est là une façon
de manifester que nous dépendons
de Lui, et que nous L'adorons. C'est
pour cela que le culte que nous
rendons à Dieu se distingue du culte
rendu aux martyrs et aux saints, ou
du culte rendu à la Très Sainte
Vierge.

Le culte rendu à Dieu est un culte
d'adoration, de latrie. Le culte rendu
aux saints et aux martyrs est un culte
de vénération, de dulie. Dans le cas
de la Vierge, on parle de culte
d'hyperdulie. Ces points ont été
étudiés en détail lors du second
Concile de Nicée (787), qui a ratifié la
légitimité du culte des images et
distingué entre le culte de latrie,
propre à Dieu que le chrétien adore,
et le culte de dulie, propre aux saints,
à leurs reliques et images, que l'on
vénère, alors qu'il réservait à la Très
Sainte Vierge le culte dit
d'hyperdulie.



3. Le culte et la dévotion envers la
Vierge sont très anciens dans l'Église.
Ils découlent de la réalité de sa
maternité divine et du rôle que le
Christ lui a réservé dans l'économie
du Salut. La Vierge est Mère de Dieu, 
Théotokos, et notre Mère. En ce sens,
le culte marial a toujours eu une
claire connotation christologique.

Les écrits du Nouveau Testament et
la littérature chrétienne initiale,
jusqu'au Concile de Nicée en 325,
sont assez rares sur la question :
pratiquement jusqu’à ce que le
christianisme acquière une
reconnaissance publique. On
considère que les passages de
l’Evangile selon saint Luc 1, 45,1 ;
48-49 ; 11,27 et des Actes des Apôtres
1,14 constituent des témoignages
indirects du culte marial primitif.

L'intérêt doctrinal pour la Vierge est
sa place dans l'Église, qui commence
à être reconnue avec, par exemple, la



typologie Ève-Marie, présente chez
saint Justin et saint Irénée de Lyon ;
elle paraît aussi indiquer de façon
indirecte la vénération que lui
portaient les fidèles.

Par ailleurs, la Vierge est présente
dans le culte, dès l'Église primitive,
comme le manifeste son insertion
dans une anaphore eucharistique
(celle d'Hippolyte par exemple), ou
dans l'une des formules baptismales
(le rituel d'Hippolyte), ou encore
dans l'hymnographie antique (les
Odes de Salomon, les Oracles
sibyllins, etc.).

On tire la même conclusion de
l'existence de certains édifices
cultuels dédiés à Marie, avant le IVème

siècle, en Palestine et à Alexandrie ;
de peintures murales trouvées dans
les catacombes ; ou de la célèbre
prière « Sub tuum præsidium », sur
un ancien papyrus égyptien de la fin
du IIIème siècle.



4. Le Concile Vatican II, au chapitre
VIII de la Constitution dogmatique 
Lumen gentium (nn. 66-67)[4], parle
du culte de la Très Sainte Vierge dans
l'Église. « Ayant pris part, comme la
Mère très sainte de Dieu, aux
mystères du Christ, élevée par la
grâce de Dieu, après son Fils, au-
dessus de tous les anges et les
hommes, Marie est légitimement
honorée par l'Église d'un culte
spécial ».

Le concile enseigne aussi que le culte
rendu à la Vierge, malgré sa
singularité, est essentiellement
différent de celui que l'on rend au
Verbe incarné, au Père ou à l'Esprit
Saint, tout en le favorisant
efficacement (ibid.). Le concile invite
aussi les fidèles à favoriser
généreusement le culte de la Très
Sainte Vierge, surtout le culte
liturgique, tout en insistant auprès
des fidèles pour « faire grand cas des



pratiques et exercices de piété envers
elle » (n. 67).

Paul VI a dévolu l'Exhortation
apostolique Marialis cultus, le 2
février 1974, au culte rendu à Marie.
Il rapporte dans l’introduction que le
développement de la dévotion à la
Vierge “est un élément révélateur de
la pure piété de l'Église" et s'insère en
même temps “dans le cours de
l'unique culte dit, « de façon juste et
méritée » « chrétien » " puisqu'il “a
son origine et son efficacité dans le
Christ, qu'il trouve dans le Christ sa
pleine expression et que, par le
Christ, il conduit en l'Esprit vers le
Père" (ibid.).

Paul VI rappelle comment la réforme
de la liturgie romaine, et d’abord de
son calendrier général, « a permis
d'introduire, de façon plus organique
et en marquant davantage le lien qui
les unit, la mémoire de la Mère dans



le cycle annuel des mystères de son
Fils » (n. 2).

L’examen des livres liturgiques
restaurés a entrainé une constatation
réconfortante : « la réforme
postconciliaire a considéré sous une
perspective très juste la Vierge dans
le mystère du Christ, et, en harmonie
avec la tradition, elle lui a reconnu la
place particulière qui lui convient
dans le culte chrétien en tant que
Mère de Dieu et associée du
Rédempteur. » (n. 15). Le texte
souligne encore que « le culte que
l’Église universelle rend aujourd’hui
à la Toute Sainte découle, en le
prolongeant et en l’accroissant de
manière incessante, du culte que
l’Église de tous les temps lui a voué
avec un scrupuleux respect de la
vérité et en veillant toujours à la
noblesse des formes » (ibid.).

Il rappelle que la Vierge est aussi «
modèle de l’attitude spirituelle avec



laquelle l’Église célèbre et vit les
divins mystères. L’exemplarité de la
Vierge en ce domaine vient de ce
qu’elle est reconnue comme le
meilleur modèle de l’Église dans
l’ordre de la foi, de la charité et de la
parfaite union au Christ » (n. 16).

La deuxième partie de l'Exhortation
Apostolique donne certaines lignes
pour le renouvellement de la piété
mariale. Elle signale quatre traits
caractéristiques d'une authentique
dévotion envers la Vierge : trinitaire,
christologique, pneumatologique, et
ecclésiale. Elle indique ensuite
quatre orientations qu'il convient de
garder présentes dans cette tâche de
renouveau : biblique, liturgique,
œcuménique et anthropologique.

La troisième partie de l'Exhortation
traite de deux dévotions mariales :
l'Angelus et le Rosaire.



En conclusion, le document explique
la valeur théologique et pastorale du
culte envers la Vierge.

Le 15 août 1986, dans le contexte du
renouveau liturgique et marial, la
Congrégation pour le Culte divin
approuvait la publication des «
Messes de la Vierge Marie »,
collection de quarante-six messes,
dans le but de « promouvoir en toute
rectitude une dévotion envers la
Mère de Dieu »[5]. Elle explique que
la raison d'être de ces messes est à
trouver dans « la participation
intime de la Mère du Christ à
l'histoire du Salut. L'Église, en
commémorant le rôle de la Mère du
Seigneur dans l'œuvre de la
rédemption ou ses privilèges, célèbre
avant tout les évènements salvifiques
où, selon le dessein de Dieu, est
intervenue la Vierge Marie en vue du
mystère du Christ »[6].



Publié le 11 octobre 1992, le
Catéchisme de l'Église Catholique,
dans son numéro 971, donne une
synthèse condensée du culte envers
la Vierge. Se fondant sur le Concile
Vatican II et l'Exhortation
apostolique Marialis cultus, il
rappelle que la piété mariale est un
élément intrinsèque du culte
chrétien ; que le culte spécial dont on
la vénère est essentiellement
différent du culte d'adoration réservé
aux personnes divines.

Le Catéchisme conclut en affirmant
que ce culte trouve son expression
dans les fêtes liturgiques dédiées à la
Mère de Dieu et dans la prière
mariale comme le saint Rosaire

5. La dévotion envers la Très Sainte
Vierge qui, comme nous l'avons vu,
est si profondément enracinée dans
la vie de l'Église est et a été
logiquement présente tout au long
des siècles dans la vie de ses enfants



et d’un grand nombre d'institutions
ecclésiales. Aussi est-il naturel qu'elle
soit également présente dans l'Œuvre
et dans la vie de son fondateur. Saint
Josémaria affirmait que l'Opus Dei
était né et s'était développé sous le
manteau de Sainte Marie.

Cette intercession maternelle de la
Vierge Marie est évidente par son
assistance pour tout ce qui se
rapporte au chemin juridique de
l'Œuvre. Pour surmonter ces
difficultés, le fondateur a eu recours
d'innombrables fois à Sainte Marie
lors de ses nombreux pèlerinages
dans divers sanctuaires mariaux
d'Europe et d'Amérique.

Les différentes étapes juridiques
successives ont trouvé leur
achèvement le 28 novembre 1982
avec l'érection de l'Opus Dei en
prélature personnelle.

6. Saint Josémaria s'est toujours
adressé à la Vierge lorsque le



Seigneur a permis que surgissent de
dures contradictions, comme par
exemple dans les années 1950. C'était
l'une des piques de la “contradiction
des bons", qui agissaient en pensant
rendre service à Dieu[7]. “Ne sachant
à qui m'adresser ici-bas, je me suis
tourné, comme toujours, vers le ciel.
Le 15 août 1951, après un voyage
pénitent, pourquoi ne pas le dire, j'ai
fait à Lorette la consécration de
l'Œuvre au Très Doux Cœur de
Marie"[8].

Saint Josémaria est revenu de ce
voyage très satisfait, sûr d'avoir
remis toutes ses préoccupations dans
de bonnes mains. Cor Mariae
Dulcissimum, iter para tutum,
répétait-il constamment avec tous ses
enfants. Il voulut que ceci devînt
désormais une prière continue[9].
Par cette même oraison jaculatoire,
les fidèles de l'Œuvre se sont unis à
leur fondateur et à son premier
successeur pour demander à la Toute



Puissance Suppliante la solution
juridique définitive.

7. Toute la vie de saint Josémaria est
emplie de son amour envers la Très
sainte Vierge. Il ne voulait en rien se
donner en exemple, si ce n'est en son
amour pour la Vierge qu'il aimait à la
folie.

Toute son existence était sous-tendue
par son amour envers la Vierge et
par l'amour de la Vierge, de manière
non moins évidente : depuis sa
guérison, par l'intercession, de Notre
Dame de Torreciudad, alors qu'il
avait deux ans et que les médecins
l'avaient condamné, jusqu'au 26 juin
1975 où, peu après avoir regardé une
peinture de la Vierge de Guadalupe
dans son bureau, le Seigneur voulut
le rappeler à Lui.

8. L'Opus Dei est essentiellement
marial, et c'est là une partie
intégrante de l'héritage spirituel que
lui a légué saint Josémaria. Il n'est



pas possible de comprendre la vie
d'un fidèle de la prélature sans un
grand soin apporté à la Mère de
Dieu.

La Vierge préside aux débuts de la
vocation chrétienne dans l'Opus Dei :
Sois à Marie et tu seras nôtre[10]. Par
sa médiation, le Seigneur accorde la
grâce du don. Aussi le fondateur
disait-il à ses fils, dans Forge : aime à
la folie la Mère de Dieu, notre
Mère[11].

Il se remémorait ainsi ses visites au
sanctuaire de la Vierge du Pilier à
Saragosse: “C'est pour cela que Dieu
veut que nous nous approchions du
Pilier : afin que, réconfortés par la
compréhension, l'affection et le
pouvoir de notre Mère, notre foi
grandisse, notre espérance trouve de
l'assurance et que soit plus vif notre
souci de servir avec amour toutes les
âmes. Et pour que nous puissions,
avec joie et des forces renouvelées,



nous donner au service des autres,
sanctifier notre travail et notre vie: en
un mot, rendre divins tous les chemins
de la terre"[12].

9. Il est un chemin pour aimer
toujours plus la Très Sainte Vierge :
les normes et coutumes mariales des
fidèles de l'Opus Dei. Du matin au
soir et en toutes occasions, elles
permettent d’avoir plus facilement
recours à Elle : “Nous commençons
par des prières vocales que, pour
beaucoup d’entre nous, nous avons
répétées lorsque nous étions enfants :
phrases ferventes et simples,
adressées à Dieu et à sa Mère, qui est
notre Mère. Maintenant encore, matin
et soir, non pas de temps en temps,
mais de façon habituelle, je renouvelle
cette offrande que mes parents m’ont
apprise : Notre Dame, ma Mère, je
m’offre entièrement à vous. Et comme
preuve de mon affection filiale, je vous
consacre aujourd’hui mes yeux, mes
oreilles, ma langue, mon cœur..."[13].



Saint Josémaria invitait aussi à dire
beaucoup d'oraisons jaculatoires à la
Vierge tout au long du jour: Si nous
parvenions à fréquenter vraiment
Marie, qui est notre Mère ! Ne
craignons pas de lui répéter au long
de la journée — avec le cœur, sans que
les mots soient nécessaires — de
petites prières, des oraisons
jaculatoires. La dévotion chrétienne a
réuni beaucoup de ces éloges
enflammés dans les Litanies qui
accompagnent le Saint Rosaire. Mais
chacun est libre de les augmenter, de
lui adresser de nouvelles louanges, de
lui dire ce que, par une sainte pudeur
qu’elle comprend et approuve, nous
n’oserions pas exprimer à voix haute.
[14]

La dévotion à Sainte Marie occupe la
première place, après la Sainte
Trinité, dans la vie intérieure : au-
dessus d'Elle, il n'est que Dieu.



Parlant de la Vierge, saint Josémaria
commentait : Je te conseille, pour
terminer, de faire, si tu ne l’as pas
encore faite, l’expérience personnelle
de l’amour maternel de Marie. Il ne
suffit pas de savoir qu’elle est Mère, de
la considérer de cette façon, de parler
ainsi d’elle. Elle est ta Mère et tu es
son fils ; elle t’aime comme si tu étais
son fils unique en ce monde. Parle-lui
en conséquence : raconte-lui tout ce
qui t’arrive, honore-la, aime-la.
Personne ne le fera pour toi aussi bien
que toi, si tu ne le fais pas.

Je t’assure que si tu prends ce chemin,
tu trouveras aussitôt tout l’amour du
Christ : et tu te trouveras plongé dans
cette vie ineffable de Dieu le Père, Dieu
le Fils et Dieu le Saint-Esprit. Tu y
puiseras des forces pour accomplir
entièrement la Volonté de Dieu, tu
t’empliras de désirs de servir tous les
hommes. Tu seras le chrétien que tu
rêves d’être parfois : débordant
d’œuvres de charité et de justice,



joyeux et fort, compréhensif envers
autrui et exigeant envers soi-
même[15].

J. A. Riestra

Bibliographie de base

1. Les écrits de saint Josémaria, plus
spécialement, les homélies sur la
Vierge dans Quand le Christ passe, 
Amis de Dieu, Chemin.

2. Álvaro Del Portillo, Entrevue sur le
fondateur de l’ Opus Dei;

Javier Echevarría, Souvenirs du
bienheureux Josemaría Escrivá,

Rialp; Idem , El amor a María
Santísima en las enseñanzas de Mons.
Escrivá de Balaguer,

Palabra nn. 156-157 (1978), pp.
341-345.

3. Au nombre des autres travaux
susceptibles d'être utiles pour la



question : Federico Delclaux, Santa
María en los escritos del Beato
Josemaría Escrivá, Rialp; José
Antonio Riestra, La maternità
spirituale di Maria nell ' esperienza
mariana di San José maría Escrivá,
dans "Annales Theologici" n. 16
(2002), pp. 473-489; A. Blanco, Madre
de Dios y Madre de los hombres.
Studio sulla devozione mariana di San
Josemaría e sul rapporto con l ' unità
di vita, dans Romana n. 19 (2003), pp.
292-320.

4. Pour une vision d'ensemble, on
peut consulter: José Luis Bastero
Eleizalde, Maria, Madre del Redentor ,
2ª ed., Eunsa; M. Ponce Cuéllar, 
María, Madre del Redentor y Madre
de la Iglesia , Herder; S. De Fiores – S.
Meo (edd.), Nuevo diccionario de
mariología, Ediciones Paulinas.



[1] Cf. St Thomas d’Aquin, Summa
Theologiae , II-II, q. 82, a.1.

[2] Cf. St Thomas d’Aquin, Summa
Theologiae , II-II, q. 81, 5.

[3] Cf. St Thomas d’Aquin, Summa
Theologiae , II-II, q. 82, 2 ad 1.

[4] Concile Vatican II, Constitution
dogmatique Lumen gentium :

[5] Messes de la Vierge Marie, 
Praenotanda, t. I, p. 11.

[6] Ibidem, p. 13.

[7] Cf., par exemple, A. de
Fuenmayor-V. Gómez-Iglesias-J.L.
Illanes, L’itinéraire juridique de l’Opus
Dei.

[8] Saint Josémaria, cité dans A.
Vazquez de Prada, Le fondateur de
l'Opus Dei, vol. III, p. 199.



[9] Cf. A. Vazquez de Prada, Le
fondateur de l'Opus Dei, vol. III, p.
200.

[10] Saint Josémaria, Chemin, n. 494.

[11] Saint Josémaría, Forge, n. 77.

[12] Saint Josémaria, Recuerdos del
Pilar, article publié dans El Noticiero
de Zaragoza, 11-X-1970.

[13] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
296

[14] Saint Josémaría, Amis de Dieu, n.
293.

[15] Ibidem.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/devotion-
envers-la-tres-sainte-vierge/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/devotion-envers-la-tres-sainte-vierge/
https://opusdei.org/fr-lu/article/devotion-envers-la-tres-sainte-vierge/
https://opusdei.org/fr-lu/article/devotion-envers-la-tres-sainte-vierge/

	Dévotion envers la Très Sainte Vierge

