
opusdei.org

Exemples de foi (3) :
David, un homme
selon le coeur de
Dieu

Troisième texte de la série
"Exemples de foi" tirant les
enseignements de la vie du roi
David. Le roi David sut toujours
s’en remettre à Dieu, y compris
lorsqu’il s’éloigna de Lui.

26/02/2018

Le roi David occupe une place
importante dans la Sainte Écriture
qui consacre plus de pages à sa vie



qu’à celle de tout autre personnage
de l’Ancien Testament. Il « est par
excellence le roi “selon le cœur de
Dieu”, le pasteur qui prie pour son
peuple et en son nom, celui dont la
soumission à la volonté de Dieu, la
louange et le repentir seront le
modèle de la prière du peuple »[1].
Après avoir considéré le rôle de la foi
dans la vie de Moïse et vu le lien très
fort qui existe entre la vie de foi et
l’engagement radical dans la
vocation, l’exemple de David peut
nous aider à apprécier à quel point la
vie de foi comporte une attitude
active, toute de confiance et
d’abandon entre les mains de Dieu,
une ténacité pour chercher à
répondre pleinement aux desseins
divins sans se décourager, un effort
pour recommencer la lutte spirituelle
avec une ardeur renouvelée, y
compris après les chutes et les
péchés. Une attitude qui ne se limite
pas à un vague sentiment
d’insouciance ou de présomption de



ses propres forces ou de confiance
superficielle en la miséricorde
divine.

Entre les mains de Dieu

Le livre de Samuel et le Premier
Livre des Rois [2] décrivent l’histoire
du roi David avec un grand
réalisme : une vie pleine de
vicissitudes où l’auteur sacré met
l’accent sur le fait que Dieu est
toujours avec David et que celui-ci
s’en remet à Dieu au moment du
danger. Il s’abandonne
complétement au vouloir de Dieu,
avec « la certitude que, pour autant
que les épreuves soient dures, les
problèmes difficiles, la souffrance
lourde, nous ne tomberons jamais
en-dehors des mains de Dieu, ces
mains qui nous ont créés, qui nous
soutiennent et qui nous
accompagnent sur le chemin de
l’existence, car elles sont guidées par
un amour infini et fidèle » [3]. En



outre, ce qui attire aussi l’attention
c’est la manière dont les desseins de
Dieu s’accomplissent en David. Il est
oint comme roi par le prophète
Samuel parce que le Seigneur l’avait
choisi, bien qu’il fût le plus
insignifiant parmi ses frères : Il ne
s’agit pas de ce que voient les
hommes, car ils ne voient que les
yeux, mais Dieu voit le cœur [4].
L’onction n’a pas donné par elle-
même le trône à David, qui a dû
lutter contre les préjugés de Saül,
avant d’être acclamé et oint roi de
Juda par le peuple. Ce n’est que sept
ans plus tard qu’il a réussi à être
proclamé roi de tout Israël, après une
lutte acharnée avec Isboseth, fils de
Saül[5]. Le livre saint ajoute que 
David sut que Dieu l’avait
confirmé comme roi sur Israël et
qu’il exaltait sa royauté à cause
d’Israël son peuple[6].

À première vue, il semblerait que
David soit arrivé au trône grâce à son



courage et à son astuce. Cependant,
dans son histoire nous voyons que 
l’attitude de l’homme de foi est de
considérer la vie, avec toutes ses
dimensions, dans une perspective
nouvelle, qui est celle que Dieu nous
donne[7]. La Sainte Écriture nous
permet de nous apercevoir que Dieu
compte sur les initiatives et les
efforts de l’homme, pour mener à
bien ses projets… Que serait-il arrivé
si David, homme de foi, eût pensé
que pour recevoir ce que Dieu lui
avait promis il lui suffisait de laisser
filer le temps, sans rien faire et
d’attendre que le peuple vienne
l’acclamer ?

Dans l’histoire de David, nous
pouvons contempler à de
nombreuses reprises l’exemple de sa
foi, qui le pousse à faire ce qu’il doit
faire et à avoir l’assurance que Dieu
est de son côté et lui accordera le
succès. Un épisode bien connu est
celui de son combat avec Goliath, le



géant de l’armée des Philistins. Le
texte s’attarde à décrire la haute
taille et l’armure du Philistin, tout en
soulignant la disproportion de David,
un petit pastoureau, sans expérience
de la guerre et ayant pour seule arme
une fronde, appelé à l’affronter. Cela
dit, un contraste encore plus fort se
situe dans l’attitude des deux
combattants. L’orgueil du Philistin
qui lance un défi aux troupes du
Dieu vivant [8], se heurte à la foi de
David, qui s’engage dans le combat 
au nom du Dieu des armées [9],
convaincu que le Seigneur qui m’a
arraché aux griffes du lion et de
l’ours m’arrachera de la main de
ce Philistin [10].

C’est cette foi qui amène David à se
préparer de son mieux : il prend
pour arme la fronde dont il connaît
le potentiel et il choisit
soigneusement les cailloux qu’il va
lancer. Les moyens sont
disproportionnés face à l’équipement



de l’ennemi, mais c’est grâce à eux
qu’il obtiendra la victoire. Sers ton
Dieu avec droiture, sois-lui fidèle… et
ne t’inquiète de rien : c’est une grande
vérité que, « si tu cherches le royaume
de Dieu et sa justice, le reste — le
matériel, les moyens — te sera donné
par surcroît… » [11]. La foi de David
et sa confiance dans le Seigneur lui
ont permis de tirer partir de son
adresse. C’est ainsi que le chrétien
doit lutter pour faire aller les œuvres
de Dieu de l’avant : parce que celui
qui vit sincèrement sa foi sait que les
biens temporels sont des moyens, et il
en use avec générosité, avec
héroïsme[12].

David agit en mettant en œuvre tous
les moyens disponibles, toue en
abandonnant entre les mains de Dieu
le résultat de ses actions. Sa foi dans
le Seigneur fait qu’il ne se décourage
pas, même lorsque les circonstances
prennent une tournure dramatique : 
Les différents péricopes de l’Écriture,



dans bien des endroits, nous
confirment que inter medium
montium pertransibunt aquæ(Ps
103/104, 10). Cette certitude balaye le
moindre soupçon de découragement,
même si les obstacles atteignent
parfois des sommets. Et c’est bien là le
chemin opportun pour que nous
parvenions jusqu’au Ciel, assurés que
nous sommes que les eaux divines
essuient et transcendent toutes nos
limites pour nous faire arriver près de
Dieu [13]

L'humilité de revenir vers Dieu

En même temps, la vie de David
montre un autre aspect de la
conscience d’être entre les mains de
Dieu. La Bible raconte en détails
comment David se purifia et obtint le
pardon de ses graves péchés, par sa
foi et sa confiance en Dieu. L’épisode
le plus connu en la matière est peut-
être celui de son adultère avec



Bethsabée, puis de l’assassinat de
Urias, son époux légitime[14]. Ce
péché fut la conséquence d’une
volonté éteinte qui avait fini par
dévier et par assombrir le vaste
panorama des grâces qu’il avait
reçues.

Le deuxième livre de Samuel
rapporte qu’alors que la guerre
contre les Ammonites était sur le
point d’éclater David envoya son
armée au combat, tout en restant lui-
même à Jérusalem. Par petites
touches, le livre saint signale les
circonstances qui ont abouti à sa
chute morale : il néglige son devoir
de diriger son armée, comme les rois
avaient coutume de le faire,
préférant rester tranquillement dans
la ville ; il se montre oisif pendant la
journée, se levant à la tombée du
jour et perdant son temps sur la
terrasse ; il ne contrôle pas son
regard qui erre de manière
indiscrète et imprudente ; il accepte



la tentation ; il envoie des messagers
pour s’informer de la possibilité de
mettre en pratique son désir ; et,
finalement, il commet le grave péché
d’adultère. Ce à quoi un nouveau
péché sans doute encore plus grave
vient s’ajouter : la planification
méticuleuse de la mort d’Urie, le
mari légitime de Bethsabée. Urie le
hittite, un de ses plus fidèles soldats,
courageux, généreux, figurant parmi
le groupe des grands héros du règne
du roi David dans le 2ème livre de
Samuel (2 Sam 23, 39).

L’épisode montre la capacité
bouleversante du cœur humain de
faire le mal, malgré l’existence de
bonnes dispositions au départ ou les
dons divins reçus. David agit d’une
façon qui peut sembler inouïe,
compte tenu de l’histoire sainte et de
la foi dont il avait fait preuve dans le
passé. Cependant, il a permis qu’un
laisser-aller et la sensualité
corrompent sa volonté.



L’enseignement que propose le texte
sacré est évident : si l’on néglige la
recherche du bien, la volonté peut
dévier jusqu’à en obscurcir
totalement l’intelligence, si bien que
l’homme peut tomber dans les
désordres les plus délictueux. Notre
Père nous disait qu’il se sentait
personnellement capable de toutes
les erreurs et toutes les horreurs dans
lesquelles peuvent tomber les
personnes les plus misérables. Et
vous, si vous vous connaissez un petit
peu, vous éprouverez ce même
sentiment. Par conséquent, si vous
aviez le malheur de trébucher — et de
trébucher gravement, ce qui
n’arrivera pas —, n’en soyez pas
surpris : rectifiez, parlez
immédiatement ! Si vous êtes sincères,
le Seigneur vous comblera de sa grâce
et vous reprendrez la lutte, avec plus
d’énergie, avec plus de joie, avec plus
d’amour. […] Mais s’il arrivait que,
par faiblesse humaine, vous vous
retrouviez par terre, ne vous



découragez pas. Ce serait une réaction
d’orgueil que de penser alors : je ne
vaux rien. Bien sûr que tu vaux
quelque chose : tu vaux tout le sang
du Christ ! Empti enim estis pretio
magno (1 Co 6, 20), vous avez été
rachetés à grand prix. Ayez aussitôt
recours au sacrement de la pénitence,
parlez sincèrement à votre frère, et
recommencez ! Dieu compte sur vous
pour faire son Œuvre[15].

Dieu va se servir du prophète Nathan
pour tirer le roi de sa triste situation.
Il le fera grâce à une parabole d’une
rare beauté, une des premières que
nous trouvons dans la Bible. Le
prophète présente à David le cas d’un
homme riche qui, pour accueillir
chaleureusement un hôte, vole à un
pauvre la seule brebis qu’il possédait
au lieu d’avoir recours à ses propres
biens[16]. Face à l’indignation de
David, Nathan lui fait comprendre
que cet homme riche n’est autre que
lui-même si bien que David ne



pourra refuser de reconnaître son
péché : J’ai péché contre le
Seigneur[17]. Ce qui est
remarquable dans la récrimination
de Nathan, c’est la noble délicatesse
et la clarté avec laquelle il fait
comprendre au roi le mal qu’il avait
commis, suscitant chez lui une vraie
contrition.

Par ses propos, Nathan a réussi à
réveiller la conscience et la foi de
David et l’a ainsi encouragé à
chercher le pardon divin qui lui sera
accordé par la confession de son
péché devant le Seigneur. Ce fut le
début d’une nouvelle conversion qui
amena David à se rapprocher encore
plus du Dieu d’Israël. Cet exemple
pratique nous montre que, sur le
chemin de la sainteté, il n’importe
pas tant d’être tombé que de ne pas
rester par terre[18]. D’après une
ancienne tradition, la douleur
ressentie par David devant la
conscience de son péché s’est



exprimée dans le psaume Miserere.
Dans cette prière, la psalmiste
reconnaît sincèrement le mal
commis et affirme que son péché a
offensé en premier le Créateur de
toutes choses. Il s’adresse à Dieu en
lui demandant, dans sa bonté et sa
miséricorde, de le purifier[19]. Il a
confiance dans la miséricorde divine
— sachant que la grâce de Dieu est
plus forte que ses misères [20] — et,
comme manifestation de sa douleur
sincère, il s’engage à changer de vie
et à apprendre aux hommes les
chemins de Dieu pour qu’ils se
convertissent[21].

Le psaume reflète bien quelles
durent être les dispositions
intérieures de David en s’apercevant
de la gravité de son péché. Il n’a pas
pensé que tout était perdu ni permis
que sa chute l’éloigne de Dieu. Celle-
ci lui a fait prendre une meilleure
connaissance de lui-même, l’a
conduit à être plus humble, à se



relever. La miséricorde de Dieu est
bien plus grande que nos petitesses
et nos faiblesses, que l’orgueil
s’obstine à grossir démesurément. 
Dans ce tournoi d’amour, nous ne
devons pas nous attrister des chutes,
même des chutes graves, si nous nous
approchons de Dieu, dans le
sacrement de pénitence, repentis et
avec le désir de nous corriger. Le
chrétien n’est pas un maniaque qui
collectionne des états de services
irréprochables[22]. Il arrive souvent
que c’est plutôt nous qui ne sommes
pas prêts à nous pardonner à nous-
mêmes, parce que nous aimerions
tant ne pas être tombés, être parfaits
et sans tache.

Le Seigneur nous aime tels que nous
sommes. C’est pourquoi « il nous
attend toujours, nous aime, nous a
pardonnés par son sang et nous
pardonne chaque fois que nous
allons à lui pour demander le pardon
» [23]. Il est le Père qui nous connaît



mieux que nous ne nous connaissons
et qui répond à notre faiblesse par sa
patience ; de fait, le chemin vers la
sainteté « c’est comme un dialogue
entre notre faiblesse et la patience de
Dieu, c’est un dialogue qui nous
donne espérance, si nous le faisons
»[24]. Dieu ne veut pas que nous
pactisions avec nos fautes : il fait tout
pour que nous cheminions avec
élégance et aisance sur les chemins
de la vie intérieure, sans peur de
tomber parce que nous nous savons
entre ses mains. Et parce que nous
savons aussi que si nous tombons,
nous tomberons entre les mains de
Dieu si nous le voulons et que, aidés
par sa grâce, nous nous relèverons. «
La patience de Dieu doit trouver en
nous le courage de revenir à lui,
quelle que soit l’erreur, quel que soit
le péché qui est dans notre vie. » [25]

De tout cela, David nous a montré
l’exemple, lui qui sut offrir au
Seigneur ce que celui-ci souhaite le



plus : un cœur brisé[26], amoureux,
totalement orienté vers lui, mettant
sa confiance en lui. Nous autres
croyants, nous pouvons tous nous
tourner vers ce roi qui, avec toutes
ses faiblesses, sut être « un orant
passionné, un homme qui savait ce
que veut dire supplier et louer »[27].

Antonio Aranda - Miguel Ángel Tabet

[1]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2579.

[2]. De 1 S 16 à 1 R 2, 12.

[3]. Benoît XVI, Audience générale, 15
février 2012.

[4]. 1 S 16, 7.

[5]. Cf. 2 S 5, 3.

[6]. 2 S 5, 12.



[7]. Quand le Christ passe, n° 46.

[8]. 1 S 17, 26. 36.

[9]. 1 S 17, 45.

[10]. 1 S 17, 37.

[11]. Chemin, n° 472.

[12]. Forge, n° 525.

[13]. Du Père, Lettre pastorale à
l’occasion de l’Année de la foi, 29
septembre 2012, n° 6.

[14]. Cf. 2 S 11.

[15]. Dialogue avec le Seigneur, pp.
155-156.

[16]. Cf. 2 S 12, 14.

[17]. 2 S 12, 13.

[18]. Cf. Pape François, Discours, 7
juin 2013.

[19]. Cf. Ps 51, 3-9.



[20]. Cf. Ps 51, 9-14.

[21]. Cf. Ps 51, 15-18.

[22]. Quand le Christ passe, n° 75.

[23]. Pape François, Regina cœli, 7
avril 2013.

[24]. Pape François, Homélie, 7 avril
2013.

[25]. Ibid.

[26]. Ps 51, 19.

[27]. Benoît XVI, Audience générale,
22 juin 2011.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/david-un-
homme-selon-le-coeur-de-dieu/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/david-un-homme-selon-le-coeur-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/david-un-homme-selon-le-coeur-de-dieu/
https://opusdei.org/fr-lu/article/david-un-homme-selon-le-coeur-de-dieu/

	Exemples de foi (3) : David, un homme selon le coeur de Dieu

