
opusdei.org

Œcuménisme

Les chrétiens de toutes
confessions ont en partage un
large patrimoine commun.
Néanmoins, le corps de l’Église
reste blessé par la persistance
de la division. Alors que vient
de s’achever l’octave pour
l’unité des chrétiens, nous
proposons cette réflexion sur
l’œcuménisme, qui s'inscrit
dans la perspective ouverte par
Benoît XVI et par ses
prédécesseurs.

07/02/2008



Dans l’encyclique Ut unum sint, Jean-
Paul II soulignait le caractère
primordial de la tâche œcuménique :
« Le mouvement en faveur de l’unité
des chrétiens n’est pas un simple
appendice quelconque ajouté à
l’activité traditionnelle de l’Église.
Bien au contraire, il fait
intrinsèquement partie de sa vie et
de son action » (n. 20). À l’instar de
son prédécesseur, Benoît XVI s’est
attaché avec détermination à rétablir
l’unité de tous les disciples du
Seigneur. « En ce qui me concerne, je
renouvelle ici ma ferme volonté,
manifestée au début de mon
pontificat, de prendre comme
engagement prioritaire, celui
d’œuvrer de toutes mes forces la
reconstitution de l’unité pleine et
visible de tous les disciples du Christ.
» (Discours, 26-I-2006). Cette
profonde préoccupation pour l’unité
concerne tous les catholiques. Tous
les chrétiens aspirent, de façon
primordiale, à la pleine communion



de tous les hommes avec Dieu, selon
la parole du Seigneur : que tous
soient un (Jn 17,21) — en tant que
membres de l’unique Église fondée
par le Christ, qui « est réalisée dans »
dans l’Église catholique, ainsi que le
précise la constitution
dogmatiqueLumen Gentium (n. 8).

Pour atteindre à la pleine
communion entre les chrétiens, ce
qui vient en premier est la prière,
étroitement unie à celle du Christ : «
Je ne prie pas pour eux seulement
mais pour ceux-là aussi qui, grâce à
leur parole, croiront en moi » (Jn
17,20), « pour que tous soient un
comme nous sommes un. Moi en eux
et Toi en moi, pour qu’ils soient
parfaitement unis » (Jn 17,22-23). «
Nous ne pouvons « faire » l’unité
avec nos seules forces. Nous pouvons
seulement l’obtenir, dit Benoît XVI,
comme un don du Saint-Esprit. Aussi
bien l’œcuménisme spirituel, c’est-à-
dire la prière, la conversion et la



sanctification de la vie constituent-ils
le cœur de la rencontre et du
mouvement œcuménique
» (Discours, 19-VIII-2005). Les fidèles
de l’Opus Dei prient ainsi, chaque
jour, avec les paroles mêmes du
Seigneur : Ut omnes unum sint, sicut
tu Pater in me et ego in te : ut sint
unum, sicut et nos unum sumus. Mû
par le désir de promouvoir l’unité,
saint Josémaria exhorte chaque
chrétien à offrir prière, expiation et
action « pour cette fin: ut sint unum
— pour que nous tous, les chrétiens,
nous ayons une même volonté, un
même cœur, un même esprit : pour
que, « omnes cum Petro ad Iesum per
Mariam! », tous bien unis au pape,
nous allions à Jésus par Marie
» (Forge, n. 647).

Le drame des divisions

La mission de l’Église – présence de
Jésus-Christ dans le temps, que nous
appelons à juste titre « temps de



l’Église » – est de construire l’unité de
foi et de communion entre les
hommes. « On ne doit pas oublier en
effet, faisait remarquer Jean-Paul II,
que le Seigneur a demandé au Père
l’unité de ses disciples, afin qu’elle
rende témoignage à sa mission » (Ut
unum sint, n. 23). Jésus lui-même
montra le sens missionnaire de cette
étroite unité : ut mundus credat, «
pour que le monde croie que Tu m’as
envoyé » (Jn 17,21). La division
contrarie la volonté du Christ et
constitue un énorme obstacle à
l’évangélisation. En somme, « le
manque d’unité entre les chrétiens
est une blessure pour l’Église, non
pas au sens où elle serait privée
d’unité, mais en tant qu’obstacle à la
pleine réalisation de son universalité
dans l’histoire » (Décl. Dominus Iesus,
n. 17).

Les avatars historiques ont
cependant amené des discordances
et des séparations entre les chrétiens,



non sans une certaine faute des
parties impliquées (cf. Unitatis
redintegratio, n. 3). C’est pourquoi
Jean-Paul II invitait tous les
chrétiens, catholiques ou non, à une
« indispensable purification de la
mémoire historique », « à l’examen
commun de leur passé douloureux »,
de façon à « reconnaître ensemble,
sincèrement et en toute objectivité,
les erreurs commises et les facteurs
contingents qui ont été à l’origine de
leurs déplorables séparations » (Ut
unum sint, n. 2). D’autre part, les
chrétiens qui naissent actuellement
dans les Églises et les communautés
non catholiques, comme le soulignait
le décret conciliaire Unitatis
redintegratio (n. 3), ne peuvent être
tenus pour responsables de la
séparation antérieure et sont aimés
de l’Église et reconnus comme frères.

Un patrimoine commun



Ce que les chrétiens possèdent en
commun représente déjà beaucoup.
Nous sommes liés entre nous par la
Sainte Écriture, la vie de la grâce et
des vertus, la communion de prière
et autres dons spirituels (ibid.). À cela
s’ajoute, entre tous ceux qui croient
au Christ, un mode de « vraie union
dans l’Esprit Saint », puisqu’Il agit
aussi dans les chrétiens non
catholiques et « les sanctifie par ses
dons et grâces, et donna même à
certains d’entre eux des forces pour
répandre leur sang » (Ut unum sint,
n. 12). D’une manière générale,
l’incorporation au Christ par le
baptême, patrimoine commun à tous
les chrétiens, établit entre
catholiques et non catholiques un
lien surnaturel. Tous les chrétiens
naissent dans les eaux du baptême.
Ainsi que l’enseigne le concile
Vatican II dans le décret Unitatis
redintegratio (n. 3), « ceux qui croient
dans le Christ et ont reçu validement
le baptême se trouvent dans une



certaine communion, bien
qu’imparfaite, avec l’Église
catholique ». « La fraternité entre les
chrétiens, dit Benoît XVI, ne se
résume pas à un vague sentiment,
pas plus qu’elle ne naît d’une forme
d’indifférence à l’égard de la vérité.
Elle est fondée sur la réalité
surnaturelle d’un unique baptême
qui nous insère tous dans l’unique
corps du Christ (cf. 1 Co 12,13 ; Ga
3,28 ; Col 2, 12). Ensemble nous
confessons Jésus-Christ comme Dieu
et Seigneur, ensemble nous le
reconnaissons comme unique
médiateur entre Dieu et les hommes
(cf. 1 Tm 2,5), soulignant notre
commune appartenance à Lui (cf. 
Unitatis redintegratio, n. 22 ; Ut unum
sint, n. 42). Sur ce fondement
essentiel du baptême, qui est une
réalité qui vient de Lui, une réalité
dans l’être, et aussi dans la
profession de foi, dans la croyance et
dans l’action, le dialogue a porté ses



fruits et continuera de le faire
» (Discours, 19-VIII-2005).

La conscience de partager cette
richesse commune est le fondement
commun de l’œcuménisme. Cette
conscience, en effet, nous conduit à
une considération particulièrement
positive des autres confessions
chrétiennes et doit susciter des
relations mutuelles marquées par la
conscience joyeuse d’être les uns et
les autres – tous ! – chrétiens. C'est
pourquoi, « il est nécessaire que les
catholiques reconnaissent avec joie
et apprécient les valeurs réellement
chrétiennes qui proviennent du
patrimoine commun, et que l’on
rencontre chez nos frères séparés
» (Unitatis redintegratio, n. 4). Cette
appréciation est donc de grande
importance : elle se traduit par
l’estime et la manière particulière de
vivre la charité avec ceux de nos
frères qui ne sont pas catholiques.
Du fait qu’elle est enracinée dans la



foi commune en Jésus-Christ, la
manière de vivre avec eux l’amour
chrétien revêt, en effet, des traits
particuliers.

La situation des non chrétiens et de
ceux qui ne professent pas la religion
chrétienne, est de nature différente.
Avec les non chrétiens, l’Église
souhaite et cherche un autre mode
de dialogue, appelé dialogue 
interreligieux, qui est différent de
l’œcuménisme parce que le point de
départ en est radicalement différent.
Dans ce contexte, une place
particulière revient, comme on le
sait, à la relation des chrétiens avec
les juifs, nos frères aînés, selon
l’expression utilisée par Jean-Paul II
(Discours à la synagogue de Rome, 13-
IV-1986), avec lesquels le peuple de
Dieu du Nouveau Testament est
spirituellement uni.

Œcuménisme et « conversions » :
Relation et diversité



Ainsi que l’enseigne le concile
Vatican II, on entend « par «
mouvement œcuménique » les
entreprises et les initiatives
provoquées et organisées en faveur
de l’unité des chrétiens, selon les
nécessités variées de l’Église et selon
les circonstances actuelles » (Unitatis
redintegratio, n. 4). Le mouvement
œcuménique s’adresse plus aux
communautés qu’aux personnes
individuelles, et répond
spécifiquement à une dimension de
nature « collective » : travailler à ce
que les diverses Églises et
communautés chrétiennes
parviennent, en tant que telles, à la
pleine communion et à l’unité
visible. Le point de départ est cette
commune identité chrétienne dont
nous parlions. En même temps,
chaque confession doit rester
consciente de ses caractéristiques
propres, puisqu’on ne peut dialoguer
qu’à partir de la reconnaissance de
sa propre identité.



Bien que l’engagement œcuménique
s’exprime en de multiples activités
institutionnelles entre les confessions
chrétiennes, il ne s’y réduit pas, car il
engage aussi la responsabilité
personnelle de tous les chrétiens.
L’œcuménisme n’est pas une tâche
réservée à quelques spécialistes, ni
une préoccupation étrangère à
l’existence quotidienne. Il s’agit d’un
impératif de la conscience chrétienne
éclairée par la foi et guidée par la
charité. L’œcuménisme est
simplement une dimension de
l’existence chrétienne. Par exemple,
ainsi que le fit remarquer le concile
Vatican II, nous devons tous avoir à
cœur « d’éliminer les paroles, les
jugements et les faits qui ne
correspondent ni en justice ni en
vérité à la situation des frères
séparés et qui contribuent ainsi à
rendre plus difficiles les relations
avec eux » (ibid.)



Mais par-dessus tout, la première
parole du dialogue entre baptisés
doit tendre précisément vers ce que
représente pour tous le Sacrement de
la régénération et l’amener à ses
ultimes conséquences : être de bons
chrétiens. Entre d'autres termes, la
rencontre entre un catholique
conscient de sa foi et un orthodoxe,
un anglican ou un protestant, visera
tout d’abord à susciter chez eux un
mode de vie plus profondément
chrétien, ou un retour à la pratique
de la foi si tel n’était pas le cas avant.
Il est nécessaire avant toute chose de
considérer cette richesse commune
de l’appel baptismal à vivre une vie
nouvelle dans le Christ. Tous les
fidèles chrétiens sont appelés à la
sainteté. « Que les fidèles se
souviennent tous qu’ils favoriseront
l’union des chrétiens, bien plus,
qu’ils la réaliseront, dans la mesure
où ils s’appliqueront à vivre plus
purement selon l'Évangile. Plus
étroite, en effet, sera leur



communion avec le Père et l’Esprit
Saint, plus ils pourront rendre intime
et facile la fraternité mutuelle
» (Unitatis redintegratio, n. 7).

A la lumière de cette considération,
on voit combien est attrayant le
message que Dieu a confié à saint
Josémaria, et considérables les
possibilités d’action œcuménique qui
s'ouvrent à ceux qui l'entendent. En
même temps, « les biens présents
chez les autres chrétiens peuvent
contribuer à l’édification des
catholiques » (id., n. 4), qui se
sentiront appelés à une conversion
personnelle, parce que tout
témoignage authentique de foi et
d’amour chrétiens aide chacun à
s’engager davantage.

Dans le cadre de la relation avec les
autres chrétiens, une autre mission
doit être considérée : c’est, selon les
propres termes du décret Unitatis
redintegratio (ibid.), « le travail de



préparation et de réconciliation avec
les personnes individuelles qui
désirent la pleine communion avec
l’Église catholique », c’est-à-dire la
prise en charge des chrétiens
d’autres confessions qui souhaitent
devenir catholiques. Il est
indispensable de distinguer, ainsi
que le fait le décret, l’activité
œcuménique et la prise en charge de
ces situations particulières. La
première, l’œcuménisme, vise à
l’union complète et visible des Églises
et communautés ecclésiales en tant
que telles. En revanche, la prise en
charge dont nous parlons concerne
la personne concrète, la conscience
de ceux qui prennent librement la
décision de devenir catholiques. Les
deux tâches se fondent dans le désir
de collaborer au dessein de Dieu et,
loin de s’opposer, elle sont
intimement liées, ainsi que le
rappelait récemment la Note
doctrinale sur quelques aspects de
l’évangélisation (3-XII-2007) de la



Congrégation pour la doctrine de la
foi. Elles ont pour présupposé
commun le respect et l’estime portés
aux personnes, à leurs idées et à la
richesse qu’elles reçoivent de leur
dimension religieuse (cf. Jean-Paul II,
Redemptoris missio, n. 55). Par
exemple, le témoignage de vie d’un
collègue ou d’un ami catholique peut
susciter chez un autre chrétien, avec
l’aide de Dieu, le désir d’une vie
réellement chrétienne au sein de la
communauté ecclésiale à laquelle il
appartient, mais peut également
réveiller, par le processus de la
grâce, le désir de rallier l’Église
catholique. L’ami catholique
accompagnera cette décision par sa
prière et ses paroles, en respectant
pleinement sa liberté. De cette
manière il fait preuve d’une amitié
sincère, impliquant la confiance et
naissant de la charité que Dieu a
répandue en nos cœurs. Lui seul, en
effet, peut changer notre cœur.



D’une manière générale, il convient
de dire qu’en réalité, un chrétien qui
franchit ce pas ne change pas
d’Église pour une autre. Il s’intègre
plutôtpleinement à l’Église, à l’unique
Église, à laquelle il était déjà uni,
quoique de manière non plénière : à
l’Église du Christ, une, sainte,
catholique et apostolique que dirige
depuis le Siège de Rome le
successeur de Pierre. Cet ami
parvient à vivre en plénitude ce qu’il
vivait déjà imparfaitement. Pour
cette raison, ceux qui adhèrent au
catholicisme préfèrent parfois ne pas
parler de conversion : pour eux, et à
juste titre, leur conversion est en
réalité un processus de conversions –
et toute la vie en est en fait jalonnée
–, qui commence par le baptême
pour arriver, avec un nouveau
secours de la grâce, à la pleine
communion, jusqu’à leur maison :
Rome ! C’est par égard pour de tels
sentiments que le concile Vatican II
remplaça le mot « conversion », plus



rigoureusement approprié pour
désigner celui qui embrasse le
christianisme pour la première fois,
par celui de « pleine incorporation ».

Il est évident que ces décisions ont de
quoi réjouir profondément les
enfants de l’Église catholique qui
désirent ardemment que tous les
hommes parviennent à la pleine
communion avec Dieu et avec les
autres dans l’Église universelle, et
qui y travaillent pour y parvenir.

Pour établir un véritable dialogue

En tant qu'êtres sociaux, les hommes
ont besoin de communiquer avec les
autres, de s'appuyer les uns sur les
autres, afin de pouvoir surmonter les
difficultés, de jouir du produit de
leurs efforts et contribuer à la
connaissance de la vérité. Dieu a
conçu l'homme tel qu'il ne puisse pas
ne pas partager sa vie avec d'autres
et aspirer à être compris et respecté
des autres. C'est pourquoi le dialogue



suppose la reconnaissance de
l'humanité de l'interlocuteur, dans
un climat nécessairement imprégné
de cordialité, d'amitié et de charité.

L'attitude ouverte et respectueuse du
catholique dans le dialogue
œcuménique requiert la
connaissance et l'exposition claire de
la foi (cf. Unitatis redintegratio, n.
9-11) « La parité, condition du
dialogue, signifie égale dignité
personnelle des parties, non pas
égalité des doctrines » (Dominus
Iesus, n. 22). C'est pourquoi il
importe que les catholiques
connaissent, chacun en fonction de
ses possibilités, les documents du
concile Vatican II, le Catéchisme de
l'Église catholique, et d'autres textes
importants, comme la Lettre 
Communionis notio, la déclaration 
Dominus Iesus, et les Responsa ad
quaestiones récemment publiées par
la Congrégation pour la Doctrine de
la Foi.



L'établissement du dialogue avec
d'autres chrétiens requiert en outre
que ceux-ci puissent se rendre
compte que l’on est disposé à
découvrir les valeurs positives de la
foi qu’ils ont reçue dans leur
communauté chrétienne. D’où, pour
les catholiques, la nécessité de
l’étude, de la formation, de la
connaissance approfondie de la foi.

L’étude conduit au dialogue. Les
chrétiens peuvent toujours
apprendre les uns des autres, et
parvenir ainsi à apprécier davantage
des réalités qu'ils connaissaient déjà.
Ils sont aussi incités par là à
découvrir avec quelle sérieux
d'autres approfondissent leur foi.
Parmi tant de réalités significatives,
on peut évoquer l’étude de l’Écriture,
si enracinée dans la vie de nombreux
protestants ; la beauté des
célébrations liturgiques orthodoxes ;
l'amour de la Sainte Eucharistie et sa
centralité dans la vie des catholiques,



si attrayantes pour de nombreux
protestants. Les enseignements de
saint Josémaria sur la sanctification
du travail suscitent aussi l’intérêt et
la sympathie de nombreux chrétiens.
Il importe de redécouvrir la
convergence déjà présente sur des
points comme ceux-là, sans perdre
de vue pour autant que seule la
charité permet de dépasser les
divisions. « Voici la tâche du
chrétien : noyer le mal dans
l'abondance du bien. Il ne s'agit ni de
faire des campagnes négatives, ni
d'être anti quoi que ce soit. Bien au
contraire, il s'agit de vivre
d'affirmations, d'être pleins
d'optimisme, de jeunesse, de joie et
de paix ; de se montrer compréhensif
envers tous, qu'ils suivent le Christ,
qu'ils l'abandonnent, ou qu'ils ne le
connaissent pas. — Mais la
compréhension n'est pas
l'abstentionnisme, ni l'indifférence,
c'est une attitude active » (saint
Josémaria, Sillon, n. 864).



« Il faut, avant même de parler,
écouter la voix et plus encore le cœur
de l'homme, le comprendre et le
respecter », disait le pape Paul VI
(Ecclesiam suam, n. 90). S'il ne
discerne pas chez son interlocuteur
un désir sincère de connaître et de
comprendre, nul ne peut se sentir
respecté et incliné à dialoguer : «
Rien de plus étranger à l'attitude de
l'apôtre chrétien que l'arrogance
suffisante ou, comme on dit
aujourd'hui, le triomphalisme. Notre
doctrine n'est pas le fruit de notre
effort, de notre perspicacité ou de
notre ingéniosité, mais parole de
Dieu qui est venu à nous, non parce
que nous serions meilleurs que les
autres, ou mieux formés, mais parce
que le Seigneur a voulu nous utiliser
comme ses instruments (…). Plus
encore : nous sommes persuadés que
cette vérité divine que nous portons,
nous dépasse, que nos paroles ne
suffisent pas à en exprimer toute la
richesse, et qu'il est même possible



que nous ne la comprenions pas
totalement, et que nous jouions le
rôle de quelqu’un qui transmet un
message sans le comprendre tout à
fait » (saint Josémaria, Lettre du 24-
X-1965, n. 15). Nous ne sommes pas
propriétaires de la vérité, elle ne
nous appartient pas ; nous voulons
être des coopérateurs de la vérité (3
Jn 1,8) ; nous voulons agir dans la
vérité et par elle.

Avec la charité du Christ

« Si vous voulez tenir la place qui
vous revient dans la mission de
l'Église, écrit saint Josémaria, vous ne
devez pas oublier l'exemple du
Christ. Il n'est pas de dialogue
chrétien qui ne reproduise la
manière d'être et d'agir du Seigneur.
L'exemple de Jésus-Christ nous
pousse au dialogue ; et son exemple
nous apprend aussi à parler avec
tous les hommes ». Toujours selon
saint Josémaria, deux choses



importent avant tout : « la fidélité à
la vérité et l'amitié avec les hommes.
Il ne saurait y avoir de dialogue
fécond sans que se produise ou se
crée entre ceux qui dialoguent un
climat d'amitié authentique,
d'honnêteté et de vérité » (ibid.).

Sans amour des autres, il ne peut y
avoir d'œcuménisme véritable, mais
seulement des stratégies qui de soi se
révèlent infécondes. « Le Seigneur
nous appelle en un moment où l’on
parle beaucoup de paix alors qu’elle
n’existe ni dans les âmes, ni dans les
institutions, ni dans la vie sociale, ni
entre les peuples. On parle
continuellement d’égalité et de
démocratie, alors que les castes
abondent, fermées et impénétrables.
Nous avons été appelés à une époque
où l’on prêche la compréhension
alors que la compréhension brille
par son absence, même chez les
personnes de bonne foi qui veulent
vivre de charité, parce que, ne



l’oubliez pas, la charité, plus qu’à
donner, consiste à comprendre
» (Quand le Christ passe, n. 123). Le
seul véritable dialogue est celui qui
naît d'un désir d'amitié sincère, du
souci d'aider et de servir les autres. «
Le climat du dialogue, c'est l'amitié.
Plus encore, c’est le service » (Paul
VI, Ecclesiam suam, n. 90).

Les catholiques, dans l'action
œcuménique, doivent être attentifs à
leurs frères, priant pour eux, les
fréquentant eux, allant à leur
rencontre. L'amour doit être à la
racine de toutes les activités
humaines. On le dira avec les paroles
de saint Paul, omnia vestra in caritate
fiant (1 Cor 16,14) : agissez toujours
avec charité. C'est pourquoi, en plus
de la connaissance mutuelle, ne
saurait manquer l’estime et
l’affection véritables, qui naissent
spontanément de la rencontre. Ceux
qui accompagnaient le patriarche de
l'Église orthodoxe roumaine, à la fin



de l'audience accordée par Jean-Paul
II aux participants à la canonisation
de saint Josémaria, en firent
l'expérience, le 7 octobre 2002. Cet
événement œcuménique a eu une
forte répercussion en Roumanie et
en bien d'autres lieux, sur des
personnes qui connaissaient peu
l'Opus Dei, ou qui participaient déjà à
ses apostolats, comme l'ont manifesté
avec une très grande joie des familles
d'orthodoxes libanais qui assistaient
à la cérémonie.

La vie des saints permet de découvrir
ce que Dieu réalise chez ceux qui
appartiennent à d'autres Églises ou
communautés ecclésiales. « Il est
juste et salutaire de reconnaître les
richesses du Christ et sa puissance
agissante dans la vie de ceux qui
témoignent pour le Christ parfois
jusqu'à l'effusion du sang ; car,
toujours admirable, Dieu doit être
admiré dans ses œuvres » (Unitatis
redintegratio, n. 4). Ceux qui ont



donné leur vie pour le Christ
constituent ainsi comme un point de
rencontre. « Ce témoignage commun
de sainteté, dans la fidélité à l'unique
Seigneur, possède un potentiel
œcuménique extraordinairement
riche de grâce » (Jean-Paul II, Ut
unum sint, n. 48). « L'œcuménisme des
saints, des martyrs, est peut-être
celui qui convainc le plus. La voix de
la communio sanctorum est plus forte
que celle des fauteurs de division. Le
martyrologe des premiers siècles a
été le fondement du culte des saints.
En proclamant et en vénérant la
sainteté de ses fils et de ses filles,
l'Église rendait un suprême
hommage à Dieu même ; dans les
martyrs, elle vénérait le Christ, qui
était à l'origine de leur martyre et de
leur sainteté. Plus tard s'est
développé l'usage de la canonisation,
qui perdure dans l'Église catholique
et dans les Églises orthodoxes.
» (Jean-Paul II, Tertio millenio
adveniente, n. 37).



Susciter la collaboration dans le
service des hommes

Créer les conditions pour que
naissent des activités conjointes de
chrétiens de différentes confessions,
ou pour que d'autres chrétiens
coopèrent à des activités de l'Église
catholique, favorise la connaissance
mutuelle et, dans la mesure où cette
coopération se réalise, ces activités
nous rapprochent de la pleine
communion des chrétiens.

La collaboration dans le domaine
social est une voie concrète proposée
par le concile Vatican II pour
l'exercice de l'œcuménisme, que
doivent seconder tous les membres
de l'Église.

« La collaboration de tous les
chrétiens rend manifeste l'union déjà
existante entre eux, et elle met en
plus lumineuse évidence le visage du
Christ Serviteur. Cette collaboration,
déjà établie en beaucoup de pays,



doit être sans cesse accentuée,
surtout dans les régions en cours de
développement social ou technique,
tant en faveur de la dignité de la
personne humaine que pour la
promotion de la paix, de l'application
sociale de l'Évangile, ou par le
développement des sciences et des
arts dans une atmosphère
chrétienne, ou encore par l'apport de
remèdes de toute sorte contre les
misères de notre temps, par exemple
la faim et les calamités, l'ignorance et
la pauvreté, la crise du logement et
l'inégale distribution des richesses.
Par cette collaboration, tous ceux qui
croient au Christ peuvent facilement
apprendre comment on peut mieux
se connaître les uns les autres,
s'estimer davantage et préparer la
voie à l'unité des chrétiens » (Unitatis
redintegratio, n. 12).

En Occident tout spécialement, mais
aussi dans le reste du monde, « la
présence des chrétiens, affirmait



récemment Benoît XVI, ne sera
incisive et lumineuse que si nous
avons le courage de parcourir avec
décision la voie de la réconciliation
et de l'unité (…). Nous avons tous une
responsabilité spécifique (…) ; car la
rencontre entre les peuples est plus
facile, les occasions de connaissance
et d’estime mutuelles augmentent,
lorsqu’on s’enrichit mutuellement de
dons ; le besoin se fait sentir
d’affronter ensemble les grands défis
de notre temps, en commençant par
celui de la modernité et de la
sécularisation. L'expérience
démontre amplement que le dialogue
sincère et fraternel engendre la
confiance, élimine les peurs et les
préjugés, aplanit les difficultés et
ouvre à la confrontation sereine et
constructive » (Discours, 26-I-2006).

« Je vous l’ai écrit souvent, en citant
saint Paul : veritatem facientes in
caritate (Ep 4,15), vivre selon la
vérité dans la charité — telle est la



bonne manière de dialoguer et de
communiquer la doctrine du Christ
» (saint Josémaria, Lettre, 24-X-1965).
La “rencontre” œcuménique vécue
dans la vie séculière tend à ce que
nous essayions tous de marcher dans
la vérité et la charité, en meilleurs
disciples de Jésus-Christ, parce que
nous sommes tous appelés par le
Seigneur, depuis notre baptême, à la
sainteté personnelle. Tel est le grand
message de saint Josémaria,
réaffirmé lors du concile Vatican II.

L’Église a aujourd’hui besoin de cet «
œcuménisme pratique », qui est
l’œcuménisme vécu au milieu de
toutes les activités humaines. Des
chrétiens unis entre eux par l’amitié,
des disciples du Christ, des « amis de
Dieu », forment ensemble comme un
grand filet jeté pour la pêche par le
pêcheur divin. Tous ensemble, les
chrétiens peuvent amener dans la
barque du Christ de nombreux
hommes et femmes qui vivent encore



loin de Dieu. Et tandis qu’ils
accomplissent ainsi le
commandement du Christ, unis entre
eux par une amitié humaine et
chrétienne, l’amour de Dieu le Père
leur concédera la pleine communion
pour laquelle son Fils a prié et prie
encore dans le Ciel : Qu’ils soient uns,
pour que le monde croie.

Tout cela est possible, à la condition
de « ne jamais perdre le fil du
dialogue avec notre Dieu vivant et
aimant, avec l’Esprit Saint, avec le
Christ, notre Seigneur, et avec Marie,
Reine du Ciel et mère de l’Église. C’est
de là que vous tirerez chaque jour
des lumières pour votre foi, des
désirs pour votre apostolat, la
passion des âmes, et une charité
universelle et délicate » (ibid.).

Références complètes Concile
Vatican II :

Constitution dogmatique Lumen
gentium



Décret Unitatis Redintegratio
Congrégation pour la doctrine de
la foi :

Déclaration Dominus Iesus, 6-
VIII-2000

Responsa ad quaestiones, 29-VI-2007

Notre dotrinale Sur quelques aspects
de l’Evangélisation, 3-XII-2007

Paul VI :

Lettre encyclique Ecclesiam suam, 6-
VIII-1964

Jean-Paul II : Discours à la
synagogue de Rome, 13-IV-1986

Lettre encyclique Redemptoris
missio, 7-XII-1990

Lettre apostolique Tertio millenio
adveniente, 10-XI-1994

Lettre encyclique Ut unum sint, 25-
V-1995



Benoît XVI : Discours à la
commission préparatoire de la IIIè
Assemblée œcuménique européenne,
26-I-2006

Discours à la rencontre œcuménique
lors de la XXè Journée mondiale de la
jeunesse, 19-VIII-2005

Saint Josémaria : Forge, Paris, Le
Laurier, 1988

Lettre du 24-X-1965, dans ABC,
Madrid, 17-V-1992 ; Studi Cattolici,
Milan, juil-août 1985

Quand le Christ passe, Paris, Le
Laurier, 1989

Sillon, Paris, Le Laurier, 2007

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/cumenisme/
(20/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/cumenisme/
https://opusdei.org/fr-lu/article/cumenisme/

	Œcuménisme

