
opusdei.org

Cornelio Fabro et
Saint Josémaria
Escriva

Il y a une profonde syntonie
entre l’investissement de
Cornelio Fabro qui, à la lumière
de la philosophie réaliste et
chrétienne, assume et met en
valeur tout ce qu’il y a de positif
dans la pensée moderne et
l’attitude intellectuelle du
fondateur de l’Opus Dei.

24/06/2011



Nous célébrons cette année le
centenaire de la naissance de
Cornelio Fabro, (Flumignano, Udine,
24 août 1911- Rome, 4 mai 1995).
Religieux de l’ordre des stigmatins,
grand philosophe, professeur
universitaire, son souvenir est pour
moi lié à sa relation avec saint
Josémaria Escriva de Balaguer, alors
qu’ils ne se sont jamais rencontrés.

Le père Cornelio Fabro avouait
fréquemment que ne pas avoir
personnellement connu saint
Josémaria l’attristait vraiment. Or, il
l’a toujours connu et profondément
admiré à travers ses écrits. Son
amitié avec mgr Alvaro del Portillo,
premier successeur de saint
Josémaria et avec d’autres membres
de la prélature de l’Opus Dei, tout
particulièrement avec le philosophe
Carlos Cardona, a beaucoup
contribué aussi à cette connaissance.



L’admiration et la vénération de
Cornelio Fabro pour saint Josémaria
ont été, dans un certain sens,
intuitives face son message dont il
percevait la fraîcheur de l’Évangile: 
sine glossa, comme je le lui ai
entendu dire plus d’une fois. Cette
admiration ne fit que croître, d’un
point de vue intellectuel aussi, grâce
à une réflexion attentive qui ne
restait pas en surface mais qui allait
toujours au cœur des questions.

Je pense que c’est aussi à cause de
cela que Cornelio Fabro, déjà dès les
premières années 70, nous
encouragea à mettre en route ce
projet de saint Josémaria qui devint
plus tard l’université pontificale de la
Sainte-Croix.

Je ne peux pas ne pas évoquer avec
une gratitude sincère, son vœu de
léguer à notre université son
immense bibliothèque : immense
non seulement quantitativement

https://www.fr.josemariaescriva.info/article/opus-dei-universite-rome-l92universite-de-la-sainte-croix
https://www.fr.josemariaescriva.info/article/opus-dei-universite-rome-l92universite-de-la-sainte-croix


parlant (quelques 30.000 volumes)
mais surtout qualitativement. Et
comment pourrais-je oublier les
réunions et les séminaires qu’il a
tenus avec les étudiants et les
professeurs de la Sainte-Croix ?

Avec sa rigueur habituelle, dans
plusieurs de ses écrits Cornelio Fabro
commente certains éléments
centraux des enseignements de saint
Josémaria. Je vais seulement faire
une brève référence à deux de ces
textes, qui ont pour moi une valeur
particulière. Tout d’abord, l’article
intitulé La primauté existentielle de la
liberté, où il élargit et développe un
texte, Un maître de liberté chrétienne,
qu’il avait publié en 1977 dans
l’Osservatore Romano.

Le père Fabro qui, on le sait, travailla
et écrivit beaucoup sur le thème de la
liberté, perçoit et explique très bien
l’originale profondeur avec laquelle
saint Josémaria nous plonge dans la



connaissance de ce grand don de Dieu
qu’est la liberté, aussi bien dans
l’ordre de la nature qu’à plus forte
raison dans celui de la grâce: la
liberté des enfants de Dieu pour
laquelle le Christ nous a libérés. Voici
ce que C.Fabro écrit à ce propos : «
N’est vraiment et complètement libre
que le chrétien qui est totalement
docile aux impulsions de la grâce […]
Ce message évangélique a un éclat
spécial dans les enseignements du
fondateur de l’Opus Dei. C’est un
paradoxe, le plus profond paradoxe
de l’existence car dans le
Christianisme les vérités les plus
élevées apparaissent toujours sous
forme de paradoxe. Aussi, la
véritable, c’est-à-dire la « réelle »
liberté de l’homme blessé par le
péché et affaibli en son esprit, réside-
t-elle en la vraie, c’est-à-dire en la «
réelle » obéissance à Dieu à travers le
renoncement de soi et à l’esprit de ce
monde, à travers la souffrance de la



vie présente, à travers la nostalgie de
la vie éternelle ».

Ceci dit, il ne s’agit pas seulement
d’une doctrine. En effet, Cornelio
Fabro, le note aussi : « En parfaite
consonance avec le Concile Vatican
II, le fondateur de l’Opus Dei propose
précisément, comme un premier
bien à respecter et à stimuler dans
l’investissement chrétien, la liberté
personnelle ; de sorte que la
primauté de la liberté est non
seulement reconnue dans la
doctrine, mais vécue en pratique,
aussi vis-à-vis des autres ». Or « la
primauté existentielle de la liberté
chrétienne que mgr Escriva de
Balaguer prône si énergiquement ne
laisse pas l’homme livré à ses
propres forces puisqu’elle est
inséparable de l’idée qu’on ne
parvient au Christ que par la Croix et
sous la conduite et l’aide de Sainte
Marie, Mère de Dieu et notre Mère ».



Je tiens aussi à évoquer l’autre texte
du père Fabro : «La trempe d’un Père
de l’Église ». Il s’agit d’une vaste
analyse des sujets centraux des
enseignements du fondateur de
l’Opus Dei, à partir des œuvres qui
étaient déjà publiées en 1992. C’est
une étude très détaillée qui permet à
Cornelio Fabro de conclure que saint
Josémaria « unit l’émotion mystique
à l’orthodoxie doctrinale la plus
solide et arrive ainsi à introduire le
lecteur, doucement et fermement,
dans la voie de la contemplation la
plus passionnée et de l’apostolat le
plus incisif. Il ne me semble pas
excessif d’affirmer que, de nos jours,
ces œuvres sont une source
inépuisable d’inspiration pour l’aube
nouvelle de l’Église de Dieu dans sa
présence au monde ».

La sécularisation diffuse qui sévit de
nos jours est, certes, un obstacle à la
présence salvifique de l’Église dans le
monde. Dans le contexte de la



réflexion sur la pensée du fondateur
de l’Opus Dei, le père Fabro écrit qu’«
avec Escriva l’Église répond au défi
de la sécularisation de la façon la
plus radicale et la plus efficace : ne
retranchant pas le chrétien derrière
une barricade défensive ni ne
l’encourageant pas non plus
naïvement à embrasser une culture
qui n’est faite que pour
l’emprisonner, mais en affirmant
que l’Incarnation du Verbe est le
fondement éternellement actuel et
opérant de la transformation en
Christ de l’homme et, à travers le
travail de l’homme, de toute la
création ».

L’acuité de son esprit spéculatif lui
permit de saisir les aspects centraux
du message spirituel de saint
Josémaria. Le père Fabro expliquait
lui-même qu’il avait déployé son
activité dans trois directions
essentielles. Tout d’abord dans
l’interprétation et



l’approfondissement de la pensée de
Saint Thomas d’Aquin qui le porta
vers ce que Fabro appelait le 
thomisme essentiel, centré sur la
redécouverte de l’être en tant qu’acte
et la notion correspondante de
participation. Une deuxième
direction fut l’étude de la philosophie
moderne et contemporaine qui le
conduisit à déceler avec rigueur
l’appartenance essentielle de
l’athéisme à la philosophie de
l’immanence. La troisième est une
défense de l’opposition de
Kierkegaard à Hegel, avec
l’affirmation kierkegaardienne de la
liberté en tant qu’indépendance de la
personne vis-à-vis de son
engagement dans l’élection de
l’Absolu, c’est-à-dire de Dieu.

Ces trois directions sont
convergentes et ne peuvent pas être
prises pour un simple refus de la
pensée moderne compte tenu d’une
nouvelle proposition de la



philosophie thomiste. Dans
l’itinéraire intellectuel de Cornelio
Fabro, il y a une grande volonté
d’assumer et de mettre en valeur tout
ce qu’il y a de positif dans la pensée
moderne à la lumière de la
philosophie réaliste et chrétienne.

On perçoit là aussi une profonde
syntonie avec l’attitude intellectuelle
de saint Josémaria qui écrivit, par
exemple : « C’est pour toi qui tiens à
te forger un esprit catholique,
universel, que j’en relève quelques
caractéristiques : —de vastes
horizons et un approfondissement
énergique de ce qui vit en
permanence dans l’orthodoxie
catholique ; — un souci droit et sain,
jamais frivole, de rénover les
doctrines typiques de la pensée
traditionnelle, soit dans la
philosophie, soit dans
l’interprétation de l’histoire… ; —
une attention vigilante aux
orientations de la science et de la



pensée contemporaines ; — et une
attitude positive et ouverte devant la
transformation actuelle des
structures sociales et des formes de
vie ».(Sillon, 428)

Le fait que C.Fabro, philosophe, ait
été aussi théologien —non seulement
parce qu’il y était tenu par sa
préparation au sacerdoce et pour la
suite de ses études et de ses
publications, mais aussi et surtout
parce qu’il comprit toujours que son
dévouement à la philosophie était
inséparable de la vie chrétienne et
sacerdotale, en tant que service à la
Vérité qu’est Jésus-Christ — explique
aussi la profondeur avec laquelle il
perçut les éléments centraux des
enseignements de saint Josémaria.

Quelques jours après le 50ème
anniversaire de son ordination
sacerdotale, dans une lettre datée du
25 avril 1985, le père Fabro me
disait : « La divine Providence et la



continuelle protection de la Mère de
Dieu m’ont toujours assisté,
spécialement dans les périodes les
plus risquées et dans la souffrance. Je
vois tout cela comme un signe de la
divine miséricorde : cupio dissolvi et
esse cum Christo. J’attends avec
confiance, avec une joie sereine,
dirais-je, la venue de « Celui qui doit
venir ». 50 ans d’aspiration sans
relâche au service de la vérité, avec
le regard rivé sur ma misère mais
aussi avec une gratitude infinie pour
ce but si élevé qui me permet de me
plonger dans mon néant tout en
m’élevant vers le haut avec une
espérance qui ne déçoit pas ».

L'Osservatore Romano, 25 juin 2011

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/cornelio-fabro-
et-saint-josemaria-escriva/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/cornelio-fabro-et-saint-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-lu/article/cornelio-fabro-et-saint-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/fr-lu/article/cornelio-fabro-et-saint-josemaria-escriva/

	Cornelio Fabro et Saint Josémaria Escriva

