
opusdei.org

Comprends-tu ce que
tu lis ? Respirer avec
la Sainte Écriture (I)

La Sainte Écriture est appelée à
occuper une place centrale
dans la vie intérieure de chaque
chrétien. Cet éditorial, en deux
parties, propose quelques pistes
pour apprendre à toujours
mieux la découvrir.

11/07/2017

Dans les premières mesures de sa
composition sur l’expansion de la
jeune Église à partir de Jérusalem,



saint Luc nous fait monter dans le
char d’un fonctionnaire éthiopien,
chargé d’administrer le patrimoine
du royaume de Nubie, au sud de
l’Égypte, qui était monté à Jérusalem
pour adorer le Dieu d’Israël (cf. Ac 8,
27-28). De retour chez lui, ce pèlerin
lisait le prophète Isaïe, mais sans
comprendre le texte. C’est alors que
Dieu a poussé le diacre Philippe pour
qu’il intervienne (cf. Ac 8, 26.29) : 
Philippe y courut, et il entendit
que l’eunuque lisait le prophète
Isaïe. Il lui demanda : «
Comprends-tu donc ce que tu lis ? «
Et comment le pourrais-je, dit-il, si
personne ne me guide ? » Et il
invita Philippe à monter et à
s’asseoir près de lui (Ac 8, 30-31).
L’administrateur des trésors de la
reine d’Éthiopie avait buté sur ces
mots prophétiques : Comme une
brebis il a été conduit à la
boucherie… (Is 53, 7-8). Philippe, 
partant de ce texte de l’Écriture,
lui annonça la Bonne Nouvelle de



Jésus (Ac 8, 35). Arrivés à un point
d’eau tout près du chemin, il le
baptise et le confie à l’action
mystérieuse de l’Esprit Saint, qui lui
avait amené cette âme assoiffée de
Dieu, du Dieu vivant (Ps 42, 3).

Dans cet entretien, commente saint
Jérôme dans une de ses lettres,
Philippe montre à son interlocuteur
que « Jésus était caché et comme
emprisonné par la lettre » [1]. En
s’appuyant sur les explications des
croyants, l’Écriture agit
puissamment, telle « un glaive à deux
tranchants » (He 4, 12), dans l’âme de
qui en ouvre les pages. Philippe
dévoile et en quelque sorte dégage la
figure du Seigneur aux yeux de
quelqu’un qui ne comprenait rien.
Nous aussi, écrit le pape François
dans sa lettre apostolique 
Misericordia et misera, nous sommes
appelés à être « de vivants
instruments de transmission de la
Parole » [2], afin que soient



nombreux les hommes et les femmes
qui perçoivent « l’attrait de Jésus-
Christ » [3].

La tradition, un regard de foi

Dans le monde hébraïque, la Sainte
Écriture jouait un rôle de tout
premier ordre : le culte dans la
synagogue, qui nourrissait la piété
des Juifs tout au long de l’année,
s’articulait autour de la lecture de la
Torah et des prophètes et de la
récitation chantée des Psaumes [4].
Cela dit, les Écritures d’Israël étaient
l’aboutissement d’une tradition
orale : les auteurs inspirés ont mis
par écrit les enseignements des
patriarches et des prophètes. Non
seulement cette tradition précédait
les Écritures mais elle en
accompagnait la lecture, comme un
regard perçant pour que les justes —
ceux qui cherchent le Seigneur [5] —
puissent en reconnaître ou du moins
en entrevoir le sens.



Il en est de même dans l’Église, le
nouveau peuple d’Israël : la Tradition
précède l’Écriture, à commencer par
le fait que c’est l’Église qui nous
signale quelles sont les Écritures
saintes [6]. « Je ne croirais pas à
l’Évangile, si l’autorité de l’Église
catholique ne m’y poussait » [7]. En
ce sens, un épisode intervenu
pendant les travaux du Concile de
Trente est devenu célèbre. L’un des
pères conciliaires présents rapporte
dans son journal que, lors d’une des
sessions, une certaine proposition a
été rejetée. Elle affirmait que
l’Évangile selon saint Jean est digne
de foi parce que saint Jean en est
l’auteur. Les pères ont plutôt adopté
la résolution que si cet Évangile est
digne de foi c’est bien parce que
l’Église l’a reçu [8]. Or, le rôle de la
Tradition ne se limite pas à définir le
canon mais comporte un
discernement permanent, pour
lequel l’Église peut compter sur la
lumière de l’Esprit Saint. J’ai encore



beaucoup à vous dire, mais vous ne
pouvez pas le porter à présent.
Mais quand il viendra, lui, l’Esprit
de vérité, il vous guidera dans la
vérité tout entière ; car il ne
parlera pas de lui-même, mais ce
qu’il entendra, il le dira et il vous
expliquera les choses à venir (Jn
16, 12-13).

La Tradition est donc inséparable de
l’Écriture, comme le regard est
inséparable de ce qui est perçu. Il y a
des regards qui voient certaines
choses mais pas d’autres : face à un
bâtiment, par exemple, un architecte
perçoit des détails qui échappent aux
autres ; confrontés à un petit
événement que beaucoup trouvent
banal, le poète et l’artiste en sont
émus. La Tradition est le regard
porté sur l’Écriture à partir de la foi
de l’Église ; un regard vivant parce
que dirigé par l’Esprit Saint ; un
regard sûr, car ce n’est qu’au sein de
l’Église que l’on peut saisir la Parole



de Dieu dans sa vraie portée. Comme
Jésus l’a fait avec les disciples sur le
chemin d’Emmaüs, l’Esprit Saint fait
brûler le cœur de l’Église et de
chaque chrétien quand il nous
explique les Écritures (cf. Lc 24, 32).
La Parole de Dieu est une Parole qui
traverse les siècles — le ciel et la
terre passeront, mais mes paroles
ne passeront point (Mt 24, 35) — et
a besoin d’un lecteur qui traverse lui
aussi les siècles : le Peuple de Dieu
qui marche dans l’histoire. C’est
pourquoi saint Hilaire disait qu’en
fin de compte « la Sainte Écriture se
trouve plus dans le cœur de l’Église
que dans les livres écrits » [9].

Une lecture qui écoute

« À travers l’Écriture Sainte,
maintenue vivante dans la foi de
l’Église, le Seigneur continue de
parler à son Épouse et lui montre les
chemins à parcourir pour que
l’Évangile du salut parvienne à tous »



[10]. L’annonce de la Parole de Dieu
trouve une force particulière
lorsqu’elle est lue dans l’assemblée
liturgique. Assez impressionnant est
le récit, riche en détails, de la lecture
solennelle que Esdras, le scribe, a fait
de la Torah (cf. Ne 8, 1-12). À
l’époque, la plupart du peuple était
déjà de retour de Babylone et a reçu
la Parole de Dieu avec une émotion
contenue pendant les décennies de
l’exil. Comment chanterions-nous
un cantique du Seigneur sur une
terre étrangère ? Si je t’oublie,
Jérusalem, que ma droite se
dessèche, que ma langue s’attache
à mon palais si je perds ton
souvenir (Ps 137, 4-6). Dans ces
dispositions, l’écoute à nouveau de la
Loi de Dieu, fait pleurer le peuple qui
prend conscience de l’écart entre sa
vie et les commandements du
Seigneur. Or, Esdras qui lit et les
lévites disent à tous : Ce jour est
saint pour le Seigneur, votre Dieu ;



ne soyez pas dans le deuil et dans
les larmes (Ne 8, 9).

Jésus-Christ lira à la synagogue de
Capharnaüm le prophète Isaïe qui
annonce son arrivée : L’Esprit du
Seigneur est sur moi […] Il m’a
envoyé annoncer aux captifs la
délivrance (Lc 4, 18). Vingt siècles
plus tard, l’Écriture continue de
parler au présent et du présent,
comme ce jour-là à Nazareth : 
Aujourd’hui s’accomplit à vos
oreilles ce passage de l’Écriture (Lc
4, 21 ; cf. Is 61, 1). Tous les jours,
spécialement le dimanche, « la Parole
de Dieu est proclamée dans la
communauté chrétienne pour que le
Jour du Seigneur soit éclairé par la
lumière qui émane du mystère
pascal. […] Dieu nous parle encore
aujourd’hui comme à des amis ; il s’«
entretient » avec nous pour nous
accompagner et nous montrer le
chemin de la vie. Sa parole se fait
interprète de nos demandes et de nos



préoccupations et réponse féconde
pour que nous fassions l’expérience
concrète de sa proximité » [11].

Lorsque cette conviction devient
solide, le soin de la Liturgie de la
Parole à la sainte messe est poussé à
l’extrême. Évoquant la manière de
proclamer la Parole de Dieu, saint
Josémaria donnait à ses fils prêtres
des orientations empreintes de bon
sens et d’amour de Dieu. Il les
encourageait à donner un sens aux
lectures liturgiques, ce qui ne signifie
pas « lire catégoriquement, ni
déclamer, mais bien marquer les
pauses opportunes ; comme lorsque
l’on lit un texte à trois ou quatre
personnes. C’est pourquoi il sera
convenable que vous vous exerciez
un peu à lire une épître, un évangile,
une préface… » [12]. Ces conseils sont
tout aussi bons pour ceux qui
interviennent dans la liturgie de la
Parole, parce que l’Écriture réclame
ce soin de la part de tous : on ne lit



pas comme si c’était un texte
inconnu, ou une simple information
à transmettre, mais avec un cœur
réchauffé par l’affection, par l’écoute
attentive, par la faim de se nourrir de
toute parole qui sort de la bouche de
Dieu (Mt 4, 4 ; cf. Dt 8, 3). C’est
pourquoi « le “Sursum corda”, qui est
une très ancienne parole de la
Liturgie, devrait venir bien avant la
Préface, bien avant la Liturgie, la
“voie” de nos paroles et de notre
pensée. Nous devons élever notre
cœur au Seigneur, non seulement
comme une réponse rituelle, mais
comme une expression de ce qui a
lieu dans ce cœur, qui s’élève vers le
haut et qui attire vers le haut
également les autres » [13].

Pour comprendre l’Écriture

« La Bible est le grand récit qui
raconte les merveilles de la
miséricorde de Dieu. Chaque page est
baignée par l’amour du Père qui,



depuis la création, a voulu imprimer
dans l’univers les signes de son
amour. [14] » L’Écriture suscite une
pensée vivante et personnelle,
remplie d’admiration ; elle ne
supprime pas notre intelligence mais
la sollicite et l’éclaire : une lampe
sur mes pas, ta parole, une lumière
sur ma route (Ps 119, 105) ; elle
donne au monde et à toute chose leur
vraie dimension, contrecarrant ainsi
la myopie provoquée par le péché
qui estompe la réalité. La Parole de
Dieu pénètre jusqu’au point de
division de l’âme et de l’esprit, des
articulations et des moelles, elle
peut juger les sentiments et les
pensées du cœur (He 4, 12). C’est
pourquoi qui connaît et médite la
Bible, même si sa préparation
académique est modeste, possède la
sagesse que d’autres ne trouvent
peut-être pas dans leurs études. C’est
pour un discernement que je suis
venu en ce monde : pour que ceux
qui ne voient pas voient et que



ceux qui voient deviennent
aveugles (Jn 9, 39).

Les événements rapportés dans la
Bible ont, sous l’éclairage de la foi, un
sens qui transcende la catégorie des
simple faits historiques : par-delà les
actions et les vicissitudes du Peuple
de Dieu, il est surtout question de ce
que le Seigneur fait en lui et par lui ;
notre Mère l’a très nettement
exprimé : Le Tout-Puissant a fait
pour moi de grandes choses. Saint
est son nom (Lc 1, 49). Les
événements de l’histoire du monde,
et ceux de notre histoire personnelle,
eux aussi trouvent une lumière dans
l’Écriture : Aussi n’y a-t-il pas de
créature qui reste invisible devant
elle, mais tout est nu et découvert
aux yeux de celui à qui nous
devons rendre compte (He 4, 13). La
Parole de Dieu enveloppe et éclaire
notre vie ; voilà pourquoi la prière et
l’’apostolat y trouvent leur milieu
naturel.



Cependant, le milieu naturel n’est
pas toujours le plus accessible :
même si Dieu nous a créés pour
vivre avec lui, étroite est la porte et
resserré le chemin qui mène à la
Vie (cf. Mt 7, 14). Nous ne devrions
pas être étonnés que certains
passages de l’Écriture soient obscurs
ou difficiles. Benoît XVI racontait un
jour que l’un de ses amis, « après
avoir écouté des prédications avec de
longues réflexions anthropologiques
pour en arriver à l’Évangile disait :
mais ces approches ne m’intéressent
pas, je voudrais comprendre ce que
dit l’Évangile ! Et le pape d’en
conclure : « Et il me semble que
souvent, au lieu de longs chemins
d’approche, il vaudrait mieux […]
dire que cet Évangile ne nous plaît
pas, que nous sommes contre ce que
dit le Seigneur ! Mais qu’est-ce que
cela veut dire ? Si je dis sincèrement
que je ne suis pas d’accord à
première vue, j’attire déjà
l’attention : on voit que je voudrais,



en tant qu’homme d’aujourd’hui,
comprendre ce que dit le Seigneur.
Nous pouvons ainsi, sans emprunter
de longs chemins, entrer dans le vif
de la Parole. [15] »

Si, comme les neurologues
l’affirment, nous nous servons d’à
peine un petit pourcentage des
capacités de notre cerveau, on
pourrait dire par analogie que
l’Écriture est dotée d’une richesse et
d’une profondeur inépuisables : De
toute perfection, j’ai vu la limite ;
tes volontés sont d’une ampleur
infinie (Ps 119, 96). C’est pourquoi
les Pères de l’Église déjà
distinguaient plusieurs sens dans un
même texte ; plus tard, au Moyen
Âge, la doctrine des quatre sens de
l’Écriture s’est développée et
consolidée : sens littéral, allégorique,
moral et analogique. Le sens littéral,
fondement de tous les autres [16], ne
se réduit pas au sens direct que les
mots ont pour le lecteur : il est



nécessaire de le comprendre dans le
contexte de l’époque où il fut écrit
afin d’éviter des lectures
apparemment fidèles mais
déformées. En même temps,
l’articulation de ce sens avec les
autres requiert souvent les
orientations d’un lecteur qui soit un
expert, possédant les connaissances
que procure l’étude. C’est pourquoi
les éditions de l’Écriture ayant de
bonnes introductions et des
commentaires en note sont très
utiles, voire indispensables, de même
que d’autres livres de théologie
biblique ou de commentaires de la
Bible. Les index de textes de la Sainte
Écriture proposés à la fin d’un bon
nombre de ces livres, en particulier
le Catéchisme de l’Église Catholique,
permettent d’aborder les différents
passages avec plus de profondeur 
[17].

Dans la Sainte Écriture, aucun texte
ne peut être isolé de l’ensemble, qui



trouve son unité dans le Verbe de
Dieu. « En effet, aussi différents que
soient les livres qui la composent,
l’Écriture est une en raison de l’unité
du dessein de Dieu, dont le Christ
Jésus est le centre et le cœur, ouvert
depuis sa Pâque. [18]. Aussi le
Nouveau Testament se lit-il à la
lumière de l’Ancien et l’Ancien en
prenant le Christ comme clé
d’interprétation, selon la célèbre
formule de saint Augustin : le
Nouveau est caché dans l’Ancien et
l’Ancien se manifeste dans le
Nouveau ; Novum in Vetere latet et in
Novo Vetus patet [19]. Saint Thomas
d’Aquin a écrit que le cœur de Jésus «
était fermé avant la passion car
l’Écriture était obscure. Mais
l’Écriture a été ouverte après la
passion, car ceux qui désormais en
ont l’intelligence considèrent et
discernent de quelle manière les
prophéties doivent être interprétées
» [20]. Voilà pourquoi lorsque, selon
saint Luc, le Ressuscité est apparu



aux disciples, il leur ouvrit l’esprit à
l’intelligence des Écritures (Lc 24,
45). Jésus fait la même chose avec
nous, lorsque nous lui permettons de
nous accompagner sur le chemin de
notre vie, par notre écoute attentive
et notre recherche sincère ; avec le
secours des saints et de tant de nos
frères dans la foi, nous trouvons
dans l’Écriture « la voix, le geste, la
figure très aimable de notre Jésus » 
[21].

Guillaume Derville

[1]. Saint Jerôme, Epist. 53, 5 (PL 22,
544).

[2]. Pape François, Lettre apost. 
Misericordia et misera, 20 novembre
2016, n° 7.

[3]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, 1er avril 1962, dans 



Dialogue avec le Seigneur, n° 46 (AGP,
bibliothèque, P09).

[4]. La Torah (« instruction,
enseignement, loi » en hébreu) est le
cœur de la Bible Hébraïque et est
formée des livres du Pentateuque (en
grec, « cinq coffrets ») : Genèse,
Exode, Lévitique, Nombres et
Deutéronome.

[5]. Il s’agit d’une expression reprise
par les psaumes ; cf. par exemple Ps
9, 11 ; 40, 17 ; 70, 5

[6]. Cf. Concile de Trente, Session IV
(8 avril 1546), DS 1501-1504.

[7]. Saint Augustin, Contra epistulam
Manichaei quam vocant fundamenti,
5, 6 (PL 42, 176), cité dans Catéchisme
de l’Église Catholique, n° 119.

[8]. « Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum



responsum est »: Concile de Trente,
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Fribourg 1901, vol. 1, 480.

[9]. Saint Hilaire de Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10]. Pape François, Lettre apost. 
Misericordia et misera, 20 novembre
2016, n° 7.

[11]. Pape François, Lettre apost. 
Misericordia et misera, 20 novembre
2016, n° 6.

[12]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion familiale, 12
février 1956, dans Crónica, II-1993,
195s. (AGP, Bibliotèque, P01).

[13]. Benoît XVI, Discours, 31 août
2006.



[14]. Pape François, Lettre apost. 
Misericordia et misera, 20 novembre
2016, n° 7.

[15]. Benoît XVI, Discours, 26 février
2009.

[16]. Saint Thomas d’Aquin, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.

[17]. D’un autre côté, selon la voix
autorisée de celui qui a coordonné
les travaux d’élaboration du
Catéchisme, les nos 101-104
constituent une brève « somme »
méthodologique pour une lecture
authentique de l’Écriture. Cf. J.
Ratzinger, ¿El Catecismo de la Iglesia
católica está a la altura de la época?
Meditaciones diez años después de
su promulgación, en Caminos de
Jesucristo, Ediciones cristiandad,
Madrid 2004, p. 144.

[18]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 112 (cf. Lc 24,



25-27.44-46 ; Concile Vatican II, Const.
Dei Verbum, n° 12).

[19]. Saint Augustin, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20]. Saint Thomas d’Aquin, Expositio
in Psalmos 21, 11 (citée dans 
Catéchisme de l’Église Catholique, n°
112).

[21]. Javier Echevarría,
“Introduction” Quand il nous parlait
en chemin, 17 (AGP, bibliothèque,
P18).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/comprends-tu-
ce-que-tu-lis-respirer-avec-la-sainte-

ecriture-i/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/comprends-tu-ce-que-tu-lis-respirer-avec-la-sainte-ecriture-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/comprends-tu-ce-que-tu-lis-respirer-avec-la-sainte-ecriture-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/comprends-tu-ce-que-tu-lis-respirer-avec-la-sainte-ecriture-i/
https://opusdei.org/fr-lu/article/comprends-tu-ce-que-tu-lis-respirer-avec-la-sainte-ecriture-i/

	Comprends-tu ce que tu lis ? Respirer avec la Sainte Écriture (I)

