
opusdei.org

Comme dans un
film : " L'expérience
du désert "

La vie de Jésus n'a pas été
dépourvue de difficultés. Avant
de commencer son ministère
public, il a passé quarante jours
de jeûne et de pénitence dans le
désert, où il a subi les tentations
du démon. Cette expérience
peut nous montrer comment
considérer les difficultés
comme des occasions de faire
mûrir notre vocation
chrétienne.



15/02/2024

L'intrigue d'un bon film comporte
souvent des moments de conflit. Si le
protagoniste n'était pas confronté à
des problèmes, l'histoire serait peut-
être monotone et sans surprise. Mais
ce sont ces rebondissements qui
rendent un film passionnant. Le
spectateur observe alors l'acteur
traverser les différents échecs
jusqu'à ce qu'il atteigne ce qu'il
désirait tant. Et à la fin de ce
processus, qui a connu des hauts et
des bas, il se sentira souvent
transformé : le personnage qui a
commencé le film sera différent de
celui qui le termine.

Dans l'histoire de toute personne, il y
a aussi des situations de conflit. Il n'y
a pas de biographies sans moments
de douleur, de doute ou de fatigue.
Ainsi, à côté des bons moments, ces



circonstances et ces luttes nous
permettent aussi de grandir dans les
idéaux qui inspirent notre vie. Jésus
lui-même a voulu vivre une
expérience similaire : il a passé
quarante jours de faim et de soif
dans le désert, où il a subi les
tentations du démon (cf. Mt 4, 1-11).

Choisir celui que nous voulons être

Après avoir reçu dans les eaux du
Jourdain une manifestation du
Paraclet et de l'amour de son Père, le
Christ est conduit par ce même Esprit
dans le désert "pour y être tenté par
le diable" (Mt 4,1). Au lieu donc de
goûter à un succès facile devant les
foules du Jourdain, il a préféré
préparer sa vie publique avec le goût
aigre-doux de l'abandon et de
l'épreuve. "Jésus aussi a été tenté par
le diable, et il nous accompagne,
chacun de nous, dans nos tentations.
Le désert symbolise la lutte contre les
séductions du mal, pour apprendre à



choisir la vraie liberté. En effet, Jésus
vit l’expérience du désert juste avant
de commencer sa mission publique.
Et c’est précisément à travers cette
lutte spirituelle qu’il affirme de
manière décisive quel genre de
Messie il entend être"[1].

À travers les tentations qui peuvent
surgir dans la vie quotidienne, nous
pouvons nous aussi affirmer qui
nous voulons être de manière
décisive. Si Dieu les permet, c'est
précisément pour que nous puissions
découvrir notre vérité et purifier
notre amour, pour que nos désirs
tendent vers Lui. "La lutte du
chrétien est incessante, parce que la
vie intérieure c’est perpétuellement
commencer et recommencer, afin
d’éviter que notre orgueil ne nous
fasse imaginer que nous sommes
déjà parfaits. Il est inévitable que
notre chemin comporte beaucoup de
difficultés ; si nous ne rencontrions
pas d’obstacles, nous ne serions pas



des créatures de chair et d’os. Nous
aurons toujours des passions qui
nous attirent vers le bas, et nous
devrons toujours nous garder de ces
folies plus ou moins véhémentes."[2].

Le Seigneur ne nous laisse pas seuls.
En même temps que nous faisons
l'expérience de la tentation, nous
comptons sur la main tendue de
Jésus pour nous maintenir en vie. À
travers ces épreuves, nous pouvons
mieux comprendre qui nous voulons
être et choisir librement les idéaux
qui nous animent. Le Christ nous
comprend mieux que quiconque
lorsque nous ressentons ce dilemme
entre ce que nous voulons être et le
bien apparent que l'épreuve met à
notre portée. La manière dont il a
vécu l'expérience du désert peut
nous aider à voir les tentations avec
plus de réalisme : ce n'est pas en leur
cédant ou en discutant avec elles que
nous trouverons la paix, mais en



embrassant résolument l'amour qui
inspire notre vie.

À l’écoute de la faim

Comme vrai homme qu'il est, Jésus a
faim, après quarante jours de jeûne
strict et de prière profonde. Il ne
s'agit pas d'un appétit ponctuel, ni
d'un simple besoin humain : c'est une
faim de survie. Le Seigneur est à la
limite de ses forces humaines. Nous
pouvons l'imaginer épuisé, son
regard parcourant le paysage aride
et infini, jusqu'à ce qu'il s'arrête sur
quelques petits rochers lointains. Et
l'imagination, qui transforme
toujours la nécessité en rêve,
pourrait peut-être l'emmener sur les
chemins de ses bons souvenirs,
lorsqu'il mangeait les plats simples
mais savoureux que sa mère lui
préparait avec tant d'amour. C'est
précisément dans cette situation que
le tentateur est apparu: "Si vous êtes
le Fils de Dieu, commandez que ces



pierres deviennent des pains" (Mt 4,
3).

Adam et Ève ont succombé à une
autre insinuation du diable en se
laissant séduire par la beauté du
fruit de l'arbre, au lieu de la
communion avec Dieu (cf. Gn 3, 1-6).
Le peuple d'Israël a également
sombré dans le désespoir dans le
désert à cause du manque de
nourriture, en se rappelant avec
nostalgie les légumes qu'il mangeait
lorsqu'ils étaient esclaves en Égypte
(cf. Nb 11, 5). C'est une épreuve qui,
en fin de compte, nous conduit à
méditer sur la hiérarchie de notre
cœur et à nous demander ce qui
compte vraiment dans la vie.
"Surmonter la tentation de soumettre
Dieu à soi et à ses propres intérêts ou
de le reléguer dans un coin et se
convertir au juste ordre de priorité,
donner à Dieu la première place, est
un chemin que tout chrétien doit
parcourir toujours à nouveau." [3]



Lorsque la nécessité semble se
rebeller en lui et revendiquer ses
propres droits, Jésus montre la
véritable source de sa paix, celle qui,
comme il le sait, le rend heureux :
"L'homme ne vit pas seulement de
pain, mais de toute parole qui sort de
la bouche de Dieu" (Mt 4,4). Le Christ
ne nie pas qu'il a faim. Mais il ne
veut pas la satisfaire avec n'importe
quelle nourriture, mais avec celle qui
le satisfait profondément : être fidèle
à la mission de racheter tous les
hommes. "Ma nourriture est de faire
la volonté de celui qui m'a envoyé et
d'accomplir son œuvre" (Jn 4,34),
dira-t-il une autre fois à ses disciples.

Le Seigneur révèle que, lorsque la
tentation apparaît, le premier pas est
de la reconnaître comme telle. Faire
comme si de rien n'était, prétendre
que l'on n'a pas vraiment faim, peut
provoquer une tension latente qui,
peu à peu, fait désirer et attendre
avec impatience ce que l'on a d'abord



rejeté. C'est pourquoi Dieu nous
invite à écouter la faim de notre
cœur, afin de ne pas la combler avec
les premiers cailloux que nous
rencontrons. À travers l'expérience
de notre besoin, nous pouvons
comprendre un message. Nous nous
rendons compte que le Seigneur ne
veut pas que nous noyions cette faim
avec le fruit d'un arbre ou les
légumes d'Égypte, car ils ne peuvent
guère la calmer. Sa proposition face à
ce besoin est plutôt de remplir nos
cœurs de ce qui est vraiment
important dans nos vies : l'amour de
Dieu et l'amour des autres.

Accueillir la volonté divine

Le diable n'abandonne pas. Jésus-
Christ lui permet de le tenter encore
plus fortement, afin que nous
fassions l'expérience plus vive de son
identification à la volonté de son
Père et de sa profonde proximité
avec l'homme pécheur. Le tentateur



emmène Jésus au sommet du temple.
Le vent frappe son visage nu et
fatigué ; ses pieds supportent à peine
le poids de son corps titubant de
fatigue. Ses yeux qui, dans quelques
mois, pleureront amèrement sur les
habitants de la Ville Sainte, auront
certainement transpercé de leur
amour toutes les maisons et
parcouru toutes les ruelles de la ville.
Ne serait-ce pas le bon moment pour
révéler sa véritable identité dans
toute sa clarté ? La voix stridente du
démon rompt soudain le silence
épais de la hauteur. "Si vous êtes le
Fils de Dieu, jetez-vous en bas, car il
est écrit : 'Il a donné des ordres à ses
anges pour vous ; ils vous porteront
dans leurs mains, de peur que votre
pied ne heurte contre les
pierres'" (Mt 4, 5).

À la suggestion malveillante du
serpent, Adam et Ève ont commencé
à se méfier de Dieu : pourquoi ne
veut-il pas que nous mangions de cet



arbre ? Pendant les quarante années
passées dans le désert, les Israélites
se sont aussi méfiés de la liberté que
le Seigneur leur avait offerte. Notre
passé d'esclaves ne valait-il pas
mieux que cette liberté pleine de
souffrances ? Dans chaque tentation,
on entrevoit la possibilité de
l'absence de Dieu, de son
impuissance ou de son éloignement.
Peut-être se souvient-on de lui
comme d'un compagnon du passé,
autrefois proche mais qui n'existe
plus. Il est souvent facile de
reconnaître le Seigneur lorsque tout
va bien, en profitant des merveilles
de l’Éden ou en contemplant celles
qu'il a accomplies pour délivrer
Israël de l'esclavage. Mais lorsque
des conflits surgissent, il semble que
ces signes s'estompent : nous
aspirons à une manifestation
extraordinaire, plus claire, de la
proximité de Dieu. Nous pouvons
alors penser que, s'il ne nous sauve
pas immédiatement, c'est qu'il n'est



pas vraiment un aussi bon Père que
nous l'imaginions.

Jésus connaîtra à nouveau une
tentation similaire peu avant sa
mort, lorsque l'un des voleurs lui
dira : "Puisque tu es le Christ ? Sauve-
toi toi-même et sauve-nous !" (Lc
23,39). Il s'agit d'un raisonnement qui
suit une logique évidente : si tu peux
vraiment tout faire, libère-toi de cette
situation et sauve-nous. En revanche,
l'attitude de l'autre voleur est
différente : "pour nous, c’est juste :
après ce que nous avons fait, nous
avons ce que nous méritons. " (Lc
23,40). Il ne se révolte pas contre le
sort qui l'attend, mais accepte sa
condition. Il ne supplie donc pas le
Seigneur de changer la réalité ou de
résoudre immédiatement tous ses
problèmes, mais il reconnaît sa
royauté et lui demande de ne pas
l'oublier : "Souviens-toi de moi quand
tu viendras dans ton royaume" (Lc
23,42). Sa prière n'est pas une



demande : montre-moi que tu es le
Sauveur, mais un acte d'abandon
entre les mains du Messie : "Tu le
veux, Seigneur ? Moi aussi je le
veux!"[4].

" Il est encore écrit : Tu ne mettras
pas à l’épreuve le Seigneur ton
Dieu." (Mt 4,7). Le Christ a repoussé
la deuxième tentation au désert - et
aussi celle qui lui a été adressée sur
la croix - en embrassant encore plus
fortement la volonté de son Père : il
accepte que le salut se fasse comme il
le veut. Il n'a pas voulu le mettre à
l'épreuve ni chercher des raccourcis
pour soulager sa douleur, car il
savait qu'il ne cherchait que son
bien, même s'il était parfois difficile
de le reconnaître. "Quand tu
t’abandonneras vraiment entre les
mains du Seigneur, tu apprendras à
te contenter de ce qui arrive, et à ne
pas perdre ta sérénité si tes activités
ne prennent pas la tournure que tu
souhaites malgré ton acharnement et



les bons moyens que tu as
employés… C’est qu’elles auront pris
la « tournure » que Dieu voulait
qu’elles prennent"[5].

Se libérer des idoles

Une dernière épreuve attend Jésus.
Le démon, rusé et persévérant,
l'emmène sur une très haute
montagne d'où l'on peut voir les
nombreux royaumes du monde,
toute la gloire et la puissance des
hommes. N'était-il pas le roi de
l'univers ? N'était-il pas venu pour
réunir tous les peuples et toutes les
nations dans le royaume des enfants
de Dieu ? Un seul geste suffira au
tentateur pour l'aider à remplir
définitivement sa mission. "Tout cela,
je te le donnerai, si, tombant à mes
pieds, tu te prosternes devant
moi." (Mt 4,9). Mais les genoux de
Jésus ne fléchissent pas.

Adam et Ève, se méfiant de Dieu, ont
préféré s'ériger en dieux. Les



Israélites aussi, dans leur errance au
désert, ont parfois décidé de
construire leurs propres divinités, à
la mesure de leurs erreurs et du
reflet de leurs propres visages.
Chaque fois que l'homme se méfie de
son Père, il finit par s'adorer lui-
même. Et au lieu de placer son
espérance dans la mystérieuse mais
éternelle puissance divine, il choisit
de se contenter de sa propre gloire
passagère, même si elle est petite et
qu'elle s'estompe facilement. Le
diable ne nous offre peut-être pas
aujourd'hui "tous les royaumes du
monde" (Mt 4,8), mais il nous offre de
petits royaumes que nous désirons
secrètement dans notre cœur, et il
nous convainc que cela nous rendra
suffisamment heureux pour
continuer à marcher. Nous
divinisons ainsi des réalités qui ne
sont pas Dieu, mais des "chaînes qui
asservissent".



Le Seigneur nous a créés pour que
nos désirs soient orientés vers lui.
Nous sommes faits pour partager sa
nature divine - comme le voulaient
Adam et Eve - et pour être heureux -
comme le cherchaient les Israélites
dans le désert. Pour cela, il faut
apprendre à se libérer des idoles qui
nous détournent du chemin de
l'épanouissement. "Le dynamisme du
désir est toujours ouvert à la
rédemption. Même lorsqu’il se
fourvoie sur des chemins erronés,
lorsqu’il suit des paradis artificiels et
semble perdre la capacité d’aspirer
au vrai bien. Même dans l’abîme du
péché ne s’éteint pas en l’homme
cette étincelle qui lui permet de
reconnaître le vrai bien, de le goûter,
et d’engager ainsi un parcours
d’élévation, au long duquel l'aide de
Dieu ne fait jamais défaut, par le don
de sa grâce. Tous, du reste, nous
avons besoin de parcourir un chemin
de purification et de guérison du
désir. Nous sommes des pèlerins vers



la patrie céleste, vers le bien complet,
éternel, que rien ne pourra nous
arracher. Il ne s’agit donc pas
d’étouffer le désir qui est dans le
cœur de l’homme, mais de le libérer,
afin qu’il puisse atteindre sa vraie
hauteur. "[6].

L'orgueil nous fait croire que nous
n'avons pas besoin du Seigneur. Mais
Jésus ne se laisse pas tromper par le
mirage que lui présente le démon. Il
sait qu'aux portes de Jérusalem, sur
le Calvaire, les portes du paradis
s'ouvriront une fois pour toutes. De
la croix, il nous enseignera ce qu'est
le vrai bonheur : donner sa vie par
amour. "Arrière, Satan ! car il est
écrit : C’est le Seigneur ton Dieu que
tu adoreras, à lui seul tu rendras un
culte" (Mt 4, 10).

* * *

Saint Matthieu termine son récit des
tentations en soulignant que le diable
s'en est allé et que les anges sont



venus servir Jésus (cf. Mt 4, 11).
Parfois, les forces du démon
semblent invincibles. Les tensions
qu'il fait subir semblent ne jamais
devoir cesser. C'est précisément ce
qu'il cherche : nous priver
d'espérance et nous faire croire que
la seule issue est de céder à ce qu'il
propose. Mais la façon dont Jésus vit
la tentation nous montre que cette
approche est erronée et que la
victoire est possible. Après tout, "le
diable est le grand menteur, le père
du mensonge. Il sait bien parler, il
sait même chanter pour nous
tromper. C'est un homme vaincu,
mais il se déplace comme un
vainqueur. Sa lumière est vive
comme un feu d'artifice, mais elle ne
dure pas, elle s'éteint, tandis que la
lumière du Seigneur est douce mais
permanente"[7]

Le Christ peut nous aider à accepter
les tentations avec sérénité et à
surmonter la peur dans les moments



de doute et de faiblesse, car il sait
qu'aucune action du diable ne sera
supérieure à la force humaine aidée
par la grâce (cf. 1 Co 10,13). À aucun
moment, Jésus n'entre en dialogue
avec le tentateur, imaginant ce qui se
passerait s'il acceptait l'une ou l'autre
de ses propositions. Au contraire, il
lui coupe l'herbe sous le pied de
manière décisive, en prenant une
résolution ferme. C'est ainsi qu'il
répond aux invitations du diable : en
choisissant le bien qu'il cherche à lui
cacher. Il ne veut pas se nourrir de
pain, mais de la parole divine. Il ne
veut pas mettre Dieu à l'épreuve,
mais lui faire confiance. Il ne veut
pas les royaumes du monde, mais
servir exclusivement son Père.

L'Évangile nous montre ainsi le
Seigneur comme "Jésus le nouvel
Adam, resté fidèle là où le premier a
succombé à la tentation. Jésus
accomplit parfaitement la vocation
d’Israël : contrairement à ceux qui



provoquèrent jadis Dieu pendant
quarante ans au désert (cf. Ps 95, 10),
le Christ se révèle comme le
Serviteur de Dieu totalement
obéissant à la volonté divine "[8]. La
victoire du Seigneur sur le tentateur
est également à notre avantage : "Car
nous n’avons pas un grand prêtre
impuissant à compatir à nos
infirmités ; pour nous ressembler, il
les a toutes éprouvées, hormis le
péché " (He 4, 15). Le Christ "ne
connaît pas seulement, en tant que
Dieu, la faiblesse de notre nature,
mais, en tant qu'homme, il a éprouvé
nos souffrances, bien qu'il ait été
sans péché. Parce qu'il connaît bien
notre faiblesse, il peut nous apporter
l'aide dont nous avons besoin et, en
nous jugeant, il prononcera sa
sentence en tenant compte de cette
faiblesse[9]".

Après cet épisode, Jésus commencera
sa vie publique. Pendant ces
quarante jours dans le désert, il a



voulu fortifier son esprit en vue de sa
mission rédemptrice, qui allait être
dure et exigeante. Les déserts que
nous pouvons traverser dans notre
vie - tentations, crises, échecs -
peuvent aussi nous servir de
stimulant pour mûrir notre vocation
chrétienne et devenir un moment de
grâce. Le Christ nous aidera à les
traverser en nous tenant par la main,
sachant que Dieu est présent dans
chaque désert.

[1]François, Angélus, 6-III-2022

[2]Quand le Christ passe, n° 75

[3] Benoît XVI, Audience, 13-II-2013.

[4]Chemin, n° 762

[5]Sillon, n° 860

[6] Benoît XVI, Audience, 7-XI-2012.



[7]François, Homélie, 8-V-2018

[8]Catéchisme de l’Église Catholique, n°
539

[9]Teodoreto de Ciro, Interpretatio ad
Hebraeos, ad loc

Gaspar Brahm y José María
Álvarez de Toledo // Photo:
Wolfgang Hasselmann Unsplash
Relacionados

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/comme-dans-
un-film-lexperience-du-desert/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/comme-dans-un-film-lexperience-du-desert/
https://opusdei.org/fr-lu/article/comme-dans-un-film-lexperience-du-desert/
https://opusdei.org/fr-lu/article/comme-dans-un-film-lexperience-du-desert/

	Comme dans un film : " L'expérience du désert "

