
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (5) : « Je ne
te laisserai pas
partir tant que tu ne
m’auras pas béni »

Cinquième article de la série
“Combat, proximité, mission”.
Entrer dans des chemins de
contemplation signifie se
rendre compte que nous avons
besoin de Dieu, que nous avons
besoin de « lutter » avec lui. Et
lui demander, encore et encore,
sa bénédiction : je ne te lâcherai
pas tant que tu ne m’auras pas
béni.



09/08/2024

LE COMBAT DE LA PRIÈRE
CONTEMPLATIVE

Une nuit de Noël, alors qu’il célébrait
la sainte messe et qu’il tenait l’hostie
sacrée dans ses mains, saint Jean-
Marie Vianney fut ému. Il souriait, il
pleurait, il prolongeait ces moments
sans quitter Jésus des yeux. « Il
semblait lui parler, puis les larmes
revenaient, et de nouveau le sourire
», raconte le frère Athanase, qui
l’observait attentivement. À la fin de
la célébration, il lui demanda ce qu'il
s’était passé à ce moment-là. Le curé
d’Ars répondit simplement : « Une
idée curieuse m’est venue à l’esprit.
Je disais au Seigneur : “Si je savais
que j’aurais le malheur de ne pas te
voir dans toute l’éternité, maintenant
que je te tiens dans mes mains, je ne
te laisserais pas partir ”» [1].



« J’ai trouvé celui que mon âme
désire : je l’ai saisi et ne le lâcherai
pas », dit l’épouse du Cantique des
cantiques (Ct 3, 4). Ce sont des échos
des supplications de Jacob à
l’inconnu avec lequel il avait lutté
toute la nuit, alors qu’il se préparait à
rencontrer son frère Ésaü : « Jacob
resta seul. Or, quelqu’un lutta avec
lui jusqu’au lever de l’aurore.
L’homme, voyant qu’il ne pouvait
rien contre lui, le frappa au creux de
la hanche, et la hanche de Jacob se
démit pendant ce combat. L’homme
dit : “Lâche-moi, car l’aurore s’est
levée”. Jacob répondit : “Je ne te
lâcherai que si tu me bénis”.
L’homme demanda : “Quel est ton
nom ?” Il répondit :“ Jacob”. Il reprit :
“Ton nom ne sera plus Jacob, mais
Israël (c’est-à-dire : Dieu lutte), parce
que tu as lutté avec Dieu et avec des
hommes, et tu l’as emporté”. Jacob
demanda : “Fais-moi connaître ton
nom, je t’en prie”. Mais il répondit :
“Pourquoi me demandes-tu mon



nom ? Et là il le bénit. Jacob appela
ce lieu Penouël (c’est-à-dire : Face de
Dieu), “car, disait-il, j’ai vu Dieu face
à face, et j’ai eu la vie sauve”. Au
lever du soleil, il passa le torrent à
Penouël. Il resta boiteux de la hanche
(Gn 32, 25-32).

Dis-moi quelque chose, Jésus, dis-
moi quelque chose

Chaque fois que nous nous
recueillons pour un moment de
prière, et en particulier de prière
contemplative, nous entrons dans
une sorte de combat : « une mêlée
symbolique non pas avec un Dieu
ennemi, un adversaire, mais avec un
Seigneur qui bénit et qui reste
toujours mystérieux, qui semble
inaccessible. C’est pourquoi l’auteur
sacré utilise le symbole de la lutte,
qui implique la force d'âme, la
persévérance, la ténacité pour
atteindre ce qui est désiré » [2]. « La
prière contemplative est regard de



foi, fixé sur Jésus » [3] ; un regard qui
le cherche et ne cesse de le faire, qui
ne le lâche pas jusqu’à ce qu’il nous
bénisse, c’est-à-dire jusqu’à ce qu’il
illumine, avec la lumière de son
regard, « les yeux de notre cœur » [4]

Que cherchons-nous dans son
regard ? Les traits de son visage, ses
sentiments, sa paix, le feu de son
cœur. Et si, dans ces moments de
sérénité, la rencontre tant désirée ne
nous est pas accordée, nous sommes
prêts à persévérer jusqu’à ce qu’elle
se produise. « On ne fait pas oraison
quand on a le temps : on prend le
temps d’être pour le Seigneur, avec la
ferme détermination de ne pas le lui
reprendre en cours de route » [5]. «
L’oraison est un don, une grâce ; elle
ne peut être accueillie que dans
l’humilité et la pauvreté » [6] C’est
précisément pour cette raison que
Dieu a besoin de notre persévérance,
qu’il a besoin que nous lui disions : je
t’ai et je suis là… Je ne bouge pas, je



ne vais nulle part. « Dis-moi quelque
chose, Jésus, dis-moi quelque chose »,
répétait parfois saint Josémaria dans
sa prière [7].

Personnaliser

Le mystérieux personnage qui s’est
battu avec Jacob n’avait pas été
convoqué. Il s’est présenté de lui-
même, de sa propre initiative. Il en
est de même aujourd’hui : c’est Dieu
qui vient à notre rencontre, car « il a
soif que l’homme ait soif de lui » [8].
C’est surprenant, mais cette soif «
vient des profondeurs de Dieu » [9] :
elle est aussi grande et mystérieuse
que l’amour qui l’a conduit à créer
chacun, chacune d’entre nous.

De notre côté, nous n’avons qu’à
nous tenir devant lui. Le lieu du
rendez-vous n’est pas seulement le
domaine des sentiments, ni non plus
l’imagination ou la raison, mais le
cœur, « au plus profond de nos
tendances psychiques » [10]. Il s’agit



d’être là, de rester en sa présence, de
demeurer dans son amour (cf. Jn
15,9). Il ne s’agit pas d’une simple
opération psychologique, ni d’un
simple effort de concentration pour
atteindre un vide mental : nous ne
luttons pas contre l’air… Notre
contemplation a la structure de la foi
chrétienne : elle est « un dialogue
personnel, intime et profond entre
l’homme et Dieu » [11].

Inutile de nous battre contre des
visiteurs importuns qui se présentent
justement à ce moment-là. Le
meilleur moyen de s’en débarrasser
c’est de les ignorer, plutôt que
d’essayer de les chasser. Seul à seul
avec le Christ, bien conscient qu’Il est
tout à mon écoute, et qu’il m’invite à
être moi aussi entièrement
disponible pour Lui. Il n’y a pas de «
temps mort » pour notre adversaire ;
il ne nous quitte pas des yeux, ne
serait-ce qu’un instant. En revanche,
nous, nous pouvons nous éloigner,



faire demi-tour et le laisser tomber.
Mais alors, nous ne recevrons pas sa
bénédiction.

Jacob ne quitte pas des yeux Celui
avec qui il se bat. Il doit rester
attentif, sans dévier du regard, sans
perdre la direction de son cœur.
Regarder l’écran du téléphone ? Non,
cela couperait le contact intérieur.
Les distractions que nous voyons
venir, comme souvent, les questions
d’organisation en tout genre, la
curiosité pour ce qui se passe autour
de nous ? Non. Pas plus que nous
demander si nous répondons aux
attentes ou si nous sommes à la
hauteur, ce qui peut être un retour
subtil sur nous-mêmes. Toute notre
vie est centrée sur quelqu’un, sur « la
personne de Jésus-Christ, que nous
voulons connaître, fréquenter et
aimer »; et le mettre au centre de
notre vie signifie approfondir la
prière contemplative » [12]. La
demande est radicale et de plus en



plus globale. Dieu bénit ceux qui
luttent pour le don de la
contemplation, avant-goût du don de
la vie éternelle, que nous
commençons déjà à goûter dès
maintenant. « La prière, qui a
commencé avec cette naïveté
enfantine, se transforme maintenant
en un canal large, doux et sûr, parce
qu’elle suit les traces de l’amitié avec
celui qui a dit : “Je suis le chemin” » 
[13].

La contemplation recherche « le
bien-aimé de mon âme (Ct 1, 7). C’est-
à-dire Jésus » [14]. Quelqu’un comme
moi, que je peux fréquenter à mon
niveau, parce que lui-même m’a
appelé ami (cf. Jn 15, 15). La prière
contemplative ne sera pas telle tant
qu’il n’y aura pas de
personnalisation. « Pour s’approcher
de Dieu, il faut prendre le bon
chemin, qui est la très sainte
humanité du Christ » [15]. Jésus est le
pont qui, à travers le corporel, nous



conduit au divin. Cette « lutte » corps
à corps est une rencontre de regards,
de sourires, de visages, et surtout, de
cœurs. Il s’agit de s’approprier le
sentiment du cœur de Jésus,
d’apprendre « la 'connaissance
intérieure du Seigneur' pour mieux
l’aimer et le suivre » [16]. Comment se
sent-il avec moi aujourd’hui ?
Trouve-t-il la syntonie et la
concorde? Est-ce que je remarque et
assume ses joies et ses peines ?

Dans l’obscurité et dans les
épreuves

La bataille se déroule la nuit. C’est
dans la nuit qu'évolue la foi : nous
n’avons pas d’autre médiation pour
la rencontre face-à-face. Notre
recherche se fait dans l’obscurité, «
dans la foi pure, cette foi qui nous
fait naître de lui et vivre en lui » [17].
Ni sentiment— s’il vient, il est le
bienvenu ; s’il s’en va, tant pis — ni
raison pure, car nous ne sommes pas



en train de faire des acrobaties
mentales. Ce que nous avons allumé,
c’est la foi en une personne vivante
qui désire la rencontre. Dans la foi,
nous n’avons pas l’immédiateté des
sens ni la clarté des syllogismes ;
nous marchons dans la pénombre
jusqu’à ce qu'arrive le moment de la
vision. Mais l’obscurité de la foi nous
permet de voir plus loin. Le jour,
notre regard atteint quelques
dizaines de kilomètres : il s’arrête
dans le bleu de l’atmosphère. Mais la
nuit, nous voyons les étoiles, à des
millions d’années-lumière. La foi
nous dévoile de nouveaux mondes.

Le combat contemplatif implique
aussi d’affronter le découragement,
la sécheresse, la fatigue de la foi,
voire la tristesse de ne pas nous
donner totalement au Seigneur parce
que nous avons beaucoup de biens
(cf. Mc 10,22) ; ou une rébellion
intérieure contre la logique de Dieu,
qui semble parfois si différente de la



nôtre ; ou la suggestion que cela n’est
pas pour nous, que nous n’avons pas
cette sensibilité… N’aurais-je pas
affaire à une fantaisie ?… Où tout
cela va-t-il nous mener ? N’est-ce pas
là une approche trop mystique ? À ce
stade, Jacob aurait pu cesser de se
battre. De fait, n’aurait-il pas eu des
hésitations pendant qu’il se battait ?
Certainement, mais il a continué.
Nous devons aller de l’avant avec
détermination et avec l’âme d’un
enfant, en sachant que nous
marchons sur un chemin d’amour,
un chemin de confiance et
d’abandon.

Si la prière de méditation concerne
les moyens, la contemplation
concerne la fin. Nous sommes avec
celui avec qui nous voulions être.
Nous ne considérons plus les vertus,
ni les résolutions, ni les luttes… Tout
cela, nous en traitons dans la
méditation. Notre temps, le vide de
notre temps, se remplit maintenant



de sa seule présence. Nous allumons
le désir, les attentes, un avant-goût
du ciel. La mesure de notre ciel sera
la mesure de notre désir : la soif de
Dieu, le « désir de comprendre ses
larmes, de voir son sourire, son
visage... » [18] Et c’est avec ce désir,
remplis de paix, que nous avançons
dans la vie lorsque nous entrons sur
les chemins de la contemplation : «
Nous vivons alors comme des captifs,
comme des prisonniers. Tandis que
nous réalisons avec la plus grande
perfection possible, malgré nos
erreurs et nos limites, les
occupations propres à notre
condition et à notre métier, notre
âme désire ardemment s’échapper.
Elle va vers Dieu, comme le fer attiré
par la force de l’aimant » [19].

Jacob a dû parcourir de longues
distances pour arriver à l’endroit où
Dieu le rencontrerait. Là, il n’avait
pas de compagnons : la Bible nous dit
que cet épisode se produit lorsqu’il



est resté seul. Il n’a pas non plus de
bagages : il vient de passer tout ce
qu’il avait sur l'autre rive (cf. Gn 32,
24-25). Et « la nuit » est nécessaire,
dans le sens où l’échange requiert le
recueillement. Pour une fois, Jacob «
n’est plus maître de la situation — sa
ruse ne sert à rien —, il n’est plus le
stratège ni l’homme calculateur […]
Pour une fois, Jacob n’a rien d’autre
à présenter à Dieu que sa fragilité et
son impuissance, même ses péchés » 
[20]. Dieu vient le chercher lorsqu’il
est sans défense, sans autres affaires
pouvant le distraire. En effet, pour
contempler, il faut la liberté et
l’ouverture du cœur : rien d’autre
que la perception de sa propre
fragilité et le désir de la rencontre.
Celui que nous attendons
n’apparaîtra pas si notre cœur est
occupé. Aucun de nos désirs ne doit
être plus grand que celui d’être avec
lui.



Je ne te lâcherai pas tant que tu ne
m’auras pas béni.

« Bénis-moi ». Le patriarche ne se
contente pas de moins. Il retient son
Seigneur captif. Mais en quoi
consiste cette bénédiction ? Jacob a la
joie de voir Dieu, et sa joie est
amplifiée lorsqu’il réalise que, même
s’il l’a vu, il est toujours vivant. La
bénédiction est la contemplation du
visage de Dieu, qui nous remplit de
sa paix, de sa joie, de sa miséricorde.
Nous ne pourrons pas y parvenir par
un acte de volonté, mais en ouvrant
notre cœur aux dons de l’Esprit
Saint. « Toute notre vie est comme
cette longue nuit de lutte et de prière,
à vivre avec le désir et la demande
d’une bénédiction de Dieu qui ne
peut être arrachée ou obtenue par
nos seules forces, mais doit être
reçue de lui dans l’humilité, comme
un don gratuit qui nous permet enfin
de reconnaître le visage du Seigneur
» [21].



Nous devons donc attendre
patiemment. Jacob a dû attendre
toute la nuit jusqu’à l’aube. Il ne s’est
pas enfui, il n’a pas abandonné. La
bénédiction nous sera donnée si nous
la demandons à maintes reprises.
Nous faisons notre part, en
recherchant le silence, le
recueillement, la liberté du cœur…
C’est à Dieu qu’il revient de donner
les dons proprement contemplatifs :
la science, l’intelligence et la sagesse.
Nous sommes incapables de nous y
exercer… Ce sont des attitudes
réceptives qu’il donne quand il le
veut. Nous devons les demander et
les attendre avec humilité. Le
Seigneur nous les donnera peu à peu,
ou peut-être d’un seul coup. Et
lorsque nous recevrons cette
bénédiction, que ce soit à petites
gorgées ou à flots, nous continuerons
notre chemin, les yeux fixés sur le
lointain, car cette bénédiction n’est
pas éphémère, mais permanente. Le
patriarche se mit en route et… où est-



il allé ? Cela n'a pas d'importance. Ce
qui est important, c’est que le visage
de son Seigneur est déjà imprimé
dans son âme. « Cette bénédiction
que le patriarche avait demandée au
début de la lutte lui est maintenant
accordée. Et ce n’est pas la
bénédiction obtenue par la ruse,
mais la bénédiction accordée
gratuitement par Dieu, que Jacob
peut recevoir parce que, seul, sans
protection, sans ruse ni artifice, il
s’abandonne sans défense, accepte
de se livrer et confesse la vérité sur
lui-même » [22].

« J’ai vu Dieu face à face et je suis
encore en vie », se dit Jacob. Tout au
long de cette étrange lutte, il a appris
à connaître celui qui est devant lui.
Tout au long de notre vie, par notre
prière, nous apprenons à connaître
Dieu, à le comprendre, ou du moins à
accepter ses voies, même si nous ne
les comprenons pas. Nous aimerions
connaître son nom : "Qui es-tu ?"



Nous voudrions le voir. Et Dieu se
montre, mais il se cache, pour que
nous continuions à le chercher : pour
que nous vivions de lui, pour que
nous vivions de cette recherche…

L’issue de cette histoire mystérieuse
est paradoxale, comme l’est presque
toujours notre foi. Dieu bénit Jacob et
le félicite pour sa victoire, mais à la
fin, il lui déboite le fémur. Le
patriarche a mené le bon combat, il a
affronté le mystérieux adversaire
sans faiblir. Mais désormais, il
marchera en boitant : ce sera une
sorte de décoration qui lui rappellera
la bataille. « Et c’est ce Jacob qui
reçoit la bénédiction de Dieu, avec
laquelle il entre en boitant dans la
Terre Promise : vulnérable et
fragilisé, mais avec un cœur nouveau
» [23]. Nous aussi, nous sortirons
blessés et renouvelés de la bataille :
nos sécurités terrestres seront
ébranlées et nous serons guidés par
la marque de Dieu. Il nous a bénis et



continuera à nous bénir, mais il nous
fait prendre profondément
conscience que notre véritable
sécurité est en lui. Et plus nous
prions, plus nous réalisons que nous
avons besoin de lui, que nous avons
besoin de « lutter » avec lui. Et plus
nous demanderons sa bénédiction :
je ne te lâcherai pas tant que tu ne
m’auras pas béni.

[1]. Cf. F. Trochu, Le Curé d’Ars, saint
Jean-Marie Vianney, Lyon-Paris, 1925.

[2]. Benoît XVI, Audience générale, 25
mai 2011.

[3]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2715.

[4].. Ibid.

[5]. Ibid., n° 2710.



[6]. Ibid., n° 2713.

[7]. Cf. Notes intimes, cité dans A.
Vazquez de Prada, Le fondateur de
l’Opus Dei I.

[8]. Saint Augustin, De diversis
quæstionibus octoginta tribus, 64, 4,
cité dans Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 2560

[9]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2560.

[10]. Ibid., n° 2563.

[11].Dicastère pour la Doctrine de la
foi. Lettre Orationis formas sur
quelques aspects de la méditation
chrétienne, 15 octobre 1989, n° 3.

[12]. F. Ocariz, Lettre pastorale, 14
février 2017, n° 8.

[13]. Amis de Dieu, n° 306.

[14]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 2709.



[15]. Amis de Dieu, n° 299.

[16]. Ibid., n° 2715.

[17]. Ibid., 2709.

[18]. Amis de Dieu, n° 310.

[19]. Amis de Dieu, n° 296.

[20]. Pape François, Audience générale,
10 juin 2020.

[21]. Benoît XVI. Audience générale, 25
mai 2011.

[22]. Ibid.

[23]. Pape François, Audience générale,
10 juin 2020.

Ricardo Sada

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/combat-

https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-5-je-ne-te-laisserai-pas-partir-tant-que-tu-ne-mauras-pas-beni/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-5-je-ne-te-laisserai-pas-partir-tant-que-tu-ne-mauras-pas-beni/


proximite-mission-5-je-ne-te-laisserai-
pas-partir-tant-que-tu-ne-mauras-pas-

beni/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-5-je-ne-te-laisserai-pas-partir-tant-que-tu-ne-mauras-pas-beni/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-5-je-ne-te-laisserai-pas-partir-tant-que-tu-ne-mauras-pas-beni/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-5-je-ne-te-laisserai-pas-partir-tant-que-tu-ne-mauras-pas-beni/

	Combat, proximité, mission (5) : « Je ne te laisserai pas partir tant que tu ne m’auras pas béni »

