
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (2) : « Le
chemin se fait en
marchant »

Pour un chrétien, le paradis est
toujours à portée de main : la
vie est à la fois un voyage et une
destination.

14/05/2024

« La vie est un voyage, pas une
destination » : c'est l'une des citations
les plus populaires sur le web[1]. Une
simple recherche sur ces mots suffit
pour trouver une infinité d'images et



d'affiches pour tous les goûts : des
paysages idylliques avec un chemin
ou une route sinueuse, une fille se
balançant sur sa balançoire, des
compositions graphiques de style
vintage… Mais que signifie vraiment
que la vie est un voyage et non une
destination ? Peut-être sommes-nous
simplement face à un cliché, une
phrase qui triomphe parce qu'elle
nous permet de relativiser nos
propres erreurs, ou parce qu'elle
semble dire que le plus important est
de vivre et que le moins important
est de savoir comment on vit ou pour
quoi on vit ? Voyage et destination
s'opposent-ils, en fin de compte ? La
destination, et plus précisément la
destination de la vie, ne se joue-t-elle
pas à chaque instant du voyage ?

Bien sûr, ces questions nécessitent
une approche sereine. Commençons
par regarder comment le slogan en
question inspire la vie des gens
ordinaires. Dans le monde de la



course à pied, par exemple, l'idée de
faire passer le voyage avant la
destination est très populaire. Il
arrive que les coureurs, surtout les
débutants, partent avec des objectifs
ambitieux, en termes de distance à
parcourir, de forme physique à
acquérir ou de poids à perdre. Et il
n'est pas difficile d'imaginer que la
plupart du temps, ils n'atteignent pas
ces objectifs aussi facilement qu'ils
l'espéraient. Voici comment un
coureur décrit son expérience :

« Jour après jour, je n'atteignais pas
mon objectif. Jour après jour, il
devenait plus clair que je n'étais pas
fait pour la course à pied. Chaque
course me mettait brutalement face à
la réalité : je n'étais toujours pas au
niveau. Mais ce que je n'avais pas
compris de ce sport, c'est la même
chose que ce que j'avais compris au
cours de mes voyages : l'essentiel,
c'est d'apprécier le voyage. J'ai
compris que chaque course est un



cadeau. Chaque course est une
occasion d'être là où vous voulez
être. Avec cette révélation, ma façon
de courir a changé. J'ai cessé de nier
la joie que je ressentais. J'ai cessé
d'accumuler les jours d'échec. J'ai
commencé à vivre davantage « dans
l'instant », en considérant chaque
course comme une occasion
d'apprécier ce qui se présentait à moi
»[2].

Ce coureur commençait à apprendre
une leçon importante que chacun
d'entre nous peut appliquer au
voyage de la vie. Par la foi, nous
savons que notre destination se joue
à chaque instant du chemin, car la
vocation chrétienne est un appel à
vivre entièrement de Dieu et pour
Dieu, déjà sur le chemin de l'histoire,
puis au ciel, lorsqu'il sera enfin « tout
en tous » (1 Co 15, 28). Saint
Josémaria disait que « le bonheur du
ciel est pour ceux qui savent être
heureux sur la terre »[3].



Cependant, cette union pacifique
entre le voyage et la destination n'est
pas facile à réaliser. On pourrait dire
qu'il s'agit en fait de l'œuvre d'une
vie. Et la vie est à la fois courte et
longue. Comme ce coureur, il peut
arriver qu’en regardant vers le but
puis en revenant à l'endroit où nous
nous trouvons, nous nous
découragions : la vue de la distance
qu'il nous reste à parcourir peut
même nous bloquer ou nous faire
désespérer du voyage. Mais Jésus
nous a déjà mis en garde contre cette
tentation : « Cherchez d’abord le
royaume de Dieu et sa justice, et tout
cela vous sera donné par surcroît. Ne
vous faites pas de souci pour
demain : demain aura souci de lui-
même ; à chaque jour suffit sa peine
» (Mt 6, 33-34). Lorsque le Royaume
de Dieu — c'est-à-dire la vocation à la
sainteté — est prioritaire, chaque pas
est une occasion d'être là où l'on veut
être et avec qui l'on veut être. De ce
point de vue, le paradis est toujours à



portée de main : la vie est à la fois un
voyage et une destination.

Considérons donc certains aspects de
notre voyage vers le ciel. Tout
d'abord, la certitude que nous ne
voyageons pas seuls : nous avons
Dieu comme ami et compagnon de
route. Deuxièmement, la nécessité de
surmonter le découragement, en
apprenant à repousser nos limites et
nos péchés. Enfin, la conviction que
vivre le présent est le meilleur
moyen de trouver le bonheur sur
cette terre et au ciel.

Marche humblement avec ton Dieu

Dans l'Ancien Testament, le livre de
Michée est rempli de prophéties de
châtiment. Par l'intermédiaire de son
prophète, Dieu reproche aux
Samaritains leur idolâtrie ; il
reproche à son peuple son culte
extérieur et creux ; il prédit aussi,
pour la première fois, la chute de
Jérusalem. Mais ce n'est pas tout : son



message est aussi une proclamation
d'espoir et de salut. La mission de
Michée n'est pas seulement de
condamner le mal, mais aussi de
rappeler au peuple que Dieu est tout
proche : « Homme, on t’a fait
connaître ce qui est bien, ce que le
Seigneur réclame de toi : rien d’autre
que respecter le droit, aimer la
fidélité, et t’appliquer à marcher
avec ton Dieu » (Michée 6, 8).

L'Esprit Saint — parce que c'est lui
qui parle à travers les prophètes —
ne nous dit pas de marcher vers
Dieu, comme s'il était loin, nous
attendant au bout d'un long chemin.
Il nous dit de marcher avec lui. Il
nous accompagne en tout et
s'intéresse à tout : ce que nous
pensons, ce que nous regardons, ce
que nous disons, ce que nous
désirons : « Jésus-Christ, qui est Dieu,
qui est Homme, me comprend et
s'occupe de moi parce qu'il est mon
Frère et mon Ami » [4].



Marcher avec Dieu, c'est vivre avec
lui tous les épisodes, petits et grands,
de ma vie, c'est lui parler de tout,
c'est l'écouter à tout moment, c'est
prendre le risque qu'il me demande
des choses auxquelles je ne
m'attends pas, ou qu'il me conduise
sur des chemins que je n'aurais
jamais imaginés. Celui qui marche
avec un ami est prêt à parler et à
écouter. C'est ainsi que les disciples
d'Emmaüs marchaient, sans savoir à
quel point l'inconnu qui les écoutait
si attentivement et leur parlait avec
tant de force était leur Frère et leur
Ami. Ils ne le savaient pas, mais ils
marchaient avec Dieu, et Dieu leur
ouvrait des horizons insoupçonnés
(Lc 24, 13-35). « Seigneur, tu es
toujours grand ! Mais tu m’émeus
quand tu condescends à nous suivre,
à nous chercher dans notre va-et-
vient quotidien. Seigneur, accorde-
nous la simplicité d’esprit ; donne-
nous un regard pur, une intelligence
claire pour pouvoir te comprendre



lorsque tu viens sans aucune marque
extérieure de ta gloire »[5].

Dieu veut aussi que nous marchions
humblement avec lui. Qu'est-ce que
cela signifie ? Il nous le suggère lui-
même dans l'une des prières les plus
courtes du Psautier : « Seigneur, je
n'ai pas le cœur fier ni le regard
ambitieux ; je ne poursuis ni grands
desseins, ni merveilles qui me
dépassent. Non, mais je tiens mon
âme égale et silencieuse ; mon âme
est en moi comme un enfant, comme
un petit enfant contre sa mère » (Ps
130, 1-2). Marcher humblement avec
Dieu signifie travailler sans aspirer à
des résultats ou à des succès qui ne
dépendent pas de moi, et qui peut-
être ne me correspondent pas ; se
contenter de ce que j'ai, de ce que
Dieu me donne, de ce que la vie me
présente. Et de vivre cela…
intensément. Le paradoxe, c'est que
si nous marchons humblement avec
Dieu, nous ferons en fait des choses



bien plus grandes que ce que nous
pensions. « N'avez-vous pas vu la
lumière dans le regard de Jésus
lorsque la pauvre veuve dépose sa
petite aumône dans le temple ?
Donnez-lui ce que vous pouvez
donner »[6].

Retournez vos fautes

« La grâce, précisément parce qu'elle
présuppose notre nature, ne fait pas
de nous des surhommes d'un seul
coup », écrit le Pape. « Prétendre le
faire serait avoir trop confiance en
nous-mêmes » [7]. La fragilité, les
difficultés, les erreurs font tout
simplement partie du chemin de la
vie. Admettre cette réalité ne signifie
pas renoncer ou se résigner au
péché ; c'est simplement accepter nos
limites et notre époque, ainsi que la
réalité.

Mais notre orgueil ne l'accepte pas
tout à fait. Le diable le sait aussi, et il
ne se contente pas de nous éloigner



de Dieu : une fois qu'il a réussi à
nous séduire, il essaie encore de «
faire du bois de l'arbre tombé » ; il
utilise nos péchés ou notre fragilité
pour nous décourager, parce qu'il
sait que c'est une méthode efficace
pour nous faire abandonner le
chemin. C'est pourquoi nous devons
apprendre à retourner nos chutes et
nos misères, c'est-à-dire à en tirer
profit et expérience. Cela peut
paraître étrange, mais c'est l'un des
principes les plus importants et les
plus fondamentaux de la croissance
dans la vie intérieure. C'est ce qu'ont
compris les maîtres de la spiritualité
depuis des siècles.

Il y a des gens, écrit l'un d'eux, à qui «
il arrive d’ordinaire de s'étonner de
leurs fautes, de se troubler, d'avoir
honte ; ils se fâchent contre eux-
mêmes et finissent par se
décourager. Ce sont autant d'effets de
l'amour-propre, effets bien plus
nuisibles que les fautes elles-mêmes



» [8]. La dernière ligne est frappante.
La honte, l'agitation et le
découragement auxquels nous
pouvons nous laisser aller lorsque
nous voyons nos limites nous font
beaucoup de mal. Ils nous éloignent
de Dieu et nous prédisposent au
péché qui, comble de l’ironie, est ce
qui nous a découragés en premier
lieu. C'est en somme un cercle
vicieux qui nous empêche de nous
réconcilier avec Dieu, de le regarder
face à face et de lui dire que nous
sommes désolés et que nous voulons
son pardon.

Parfois, ce qui peut nous arriver,
c'est de ne pas nous pardonner. Peut-
être que nous nous attachons à notre
idée de la perfection plus qu'à Dieu
lui même, et nous manquons alors
d'humilité pour recommencer. « Il ne
faut jamais se décourager, quel que
soit le nombre de fois où l'on tombe ;
il faut se dire : “Même si je tombe
vingt fois, cent fois par jour, je me



relèverai chaque fois, et je
continuerai mon chemin”.
Qu'importe, après tout, que tu sois
tombé en chemin, pourvu que tu
arrives au bout ? Dieu ne vous en
tiendra pas rigueur » [9]. Le plus
important est donc de se remettre en
route en revenant à Dieu aussi
souvent que nécessaire. La contrition
face à nos péchés peut devenir un
tremplin qui nous propulse vers
Dieu : « Que nos trébuchements et
nos défaites ne nous éloignent plus
jamais de Lui. Tel le faible enfant qui
se jette, contrit, dans les bras
vigoureux de son père, toi et moi,
nous nous assujettissons au joug de
Jésus. Seules cette contrition et cette
humilité transformeront notre
faiblesse humaine en une force
divine.» [10].

Vivre le présent

La seule façon de se frayer un
chemin est d'avancer pas à pas.



Personne ne gravit une montagne
d'un seul bond, et encore moins s'il
s'agit d'un sommet de haute altitude :
il faut parfois une bonne saison
d'entraînement et d'acclimatation ; il
faut faire des étapes, camper,
reprendre des forces avec le confort
de bagages bien choisis, tout en
profitant de la conversation et du
paysage, qui change à chaque étape.
Bref, il faut se concentrer sur notre
réalité immédiate ou, en d'autres
termes, vivre dans le présent.

Vivre dans le présent, c'est
reconnaître que le moment présent
est le seul où je peux recevoir la
grâce de Dieu et faire sa volonté.
L'ennemi ne le sait que trop bien,
aussi essaiera-t-il de nous éloigner le
plus possible de notre ici et
maintenant, en nous affligeant du
souvenir d'un passé qui nous déçoit
ou d'un avenir qui nous déstabilise,
ou en nous faisant nous perdre dans
des imaginations de ce qui aurait pu



être, ou de ce qui pourrait être. Et s'il
fait tout cela, alors il réussit déjà à
refroidir notre amour, car l'amour ne
se conjugue qu'au présent [11].

Vivre dans le présent ne signifie pas
ignorer le passé et l'avenir, mais les
remettre à leur place. Faire la paix
avec le passé, se réconcilier avec
Dieu et avec les autres… et aussi avec
soi-même, par l'acceptation de ce que
nous sommes et de ce que nous
sommes devenus. Et être en paix
avec l'avenir, parce que, même si
Dieu compte et vibre avec nos plans
et nos projets, il veut que nous
soyons sereins. In manibus tuis
tempora mea, dit un autre psaume.
Entre tes mains, mon temps, mes
affaires (cf. Ps 31, 15). « Dans tes
mains, j'abandonne le passé, le
présent et l'avenir… » [12], pouvons-
nous dire avec saint Josémaria.
L'acceptation et l'abandon créent le
climat nécessaire pour vivre le
présent avec sérénité et intensité.



La confiance en notre Père Dieu nous
conduit « à avancer dans la vie avec
l'aisance d'un enfant de Dieu, à
raisonner et à décider avec la liberté
d'un enfant de Dieu, à affronter la
douleur et la souffrance avec la
sérénité d'un enfant de Dieu, à
apprécier les belles choses comme le
fait un enfant de Dieu » [13]. Avoir
l'aisance d'un enfant de Dieu, c'est
vivre centré sur l'ici et le maintenant,
attentif à faire ce qu'il veut de moi :
travailler, se reposer, prier, consoler,
rire… « Il y a "un temps pour tout
» (Qo 3, 1), et la meilleure façon de
bien faire est de vivre chaque instant
avec le Seigneur. « Tout ce que vous
faites, en paroles ou en actes, faites-le
au nom du Seigneur Jésus, en
rendant grâce à Dieu le Père par lui
» (Col 3, 17). Si nous cultivons ce
dialogue constant avec Dieu, nous
identifierons plus facilement ce qui
nous distrait et nous détourne du
chemin : les moments d'évasion au
téléphone ou dans l'imagination, les



idées noires, la grisaille, la «
mystique du si » [14]… Nous pourrons
alors plus facilement revenir à ce
chemin de sainteté éprouvé, qui
consiste à faire ce que je dois et à
être dans ce que je fais [15].

Vivre dans le présent nous permet
d'être reconnaissants pour ce que
nous avons et, par le fait même, de
profiter de la vie. Encore une fois, «
le bonheur au Ciel est pour ceux qui
savent être heureux sur terre »[16]. Le
bonheur vient de la conscience que
je suis aimé ici et maintenant par
Dieu mon Père qui me comble de
cadeaux chaque jour. Être trop
préoccupé par nos échecs passés ou
les dangers de l'avenir nous empêche
de percevoir les bonnes choses qui
nous sont offertes dans le moment
présent. C'est pourquoi il est si bon
que nous consacrions chaque jour du
temps, dans notre prière, peut-être
dans notre examen de conscience, à
la gratitude. Comment Dieu m'a-t-il



aimé aujourd'hui ? De quelles choses
concrètes puis-je le remercier ?

Persévérer jusqu'au bout

« C'est par votre persévérance que
vous sauverez vos âmes », nous dit
Jésus (Lc 21, 19). Arriver au bout du
chemin est vital. Nous rêvons tous de
pouvoir dire, comme saint Paul : «
J’ai mené le bon combat, j’ai achevé
ma course, j’ai gardé la foi » (2 Tm 4,
7). Nous y parviendrons en gardant
la foi aujourd'hui, maintenant. La
perspective d'être fidèle pendant dix,
vingt, quarante, quatre-vingts ans
pourrait facilement nous submerger :
comment être sûr de ma fidélité tout
au long d’un si long chemin ? En fait,
il ne s'agit pas d'être sûr que je ne me
détournerai pas de Dieu pendant des
décennies ; il s'agit d'être fidèle à
notre Seigneur aujourd'hui, avec la
grâce qu'il nous donne en ce
moment. C'est en vivant ainsi que



nous marcherons sur le chemin de la
vie jusqu'à son terme.

Nous autres chrétiens, nous
reconnaissons naturellement que « la
vie est un voyage et non une
destination ». Nous savons que notre
vie ne s'arrête pas ici et que, par
conséquent, ces années sur terre ne
sont pas la destination. En même
temps, nous savons que notre vraie
vie, notre destin, est déjà là, à chaque
instant : notre vie est « cachée avec le
Christ en Dieu » (Col 3, 3). C'est
pourquoi nous avons besoin que « la
tête touche le ciel, mais que la plante
des pieds marche fermement sur la
terre » [17] ; nous avons besoin que sa
volonté soit faite « sur la terre
comme au ciel ». Et alors, oui, nous
ferons « le chemin en marchant » [18] :
chaque pas que nous ferons
marquera notre chemin et notre
destination.



[1] Cette citation est souvent attribuée
à Ralph Waldo Emerson, bien
qu'aucune référence écrite ne
l'atteste.

[2] John Bingham, " Enjoy Your
Journey " www.runnersworld.com.

[3]Saint Josémaria, Forge, n° 1005.

[4]Forge, n° 182.

[5]Forge, n° 182.

[6] Saint Josémaria, Chemin, n° 829.

[7] Pape François, Gaudete et exsultate,
n. 50.

[8] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, Liège, 1851, p. 159 : " Le
pis est que, comme l'observe saint
François de Sales, on se décourage
quelquefois et on se fâche de s'être
fâché, on s'impatiente de s'être
impatienté. Quel désastre ! Ne faut-il
pas voir là l'orgueil à l'état pur ? » (p.
160).



[9] J.-N. Grou, Manuel des âmes
intérieures, pp. 160 et suivantes.

[10] Saint Josémaria, Chemin de Croix,
7ème station.

[11] Cf. C.S. Lewis, Lettres du diable à
son neveu, ch. 15.

[12]Chemin de croix, 7ème station, n. 3.

[13] F. Ocariz, Lettre pastorale, 28
octobre 2020, n. 3.

[14] Cf. saint Josémaria, Entretiens, n°
88, 116.

[15]Cf. Chemin, nº 815.

[16]Forge, n° 1005.

[17]Amis de Dieu, n° 75.

[18] « Voyageur, il n'y a pas de chemin,
le chemin se fait en marchant » (A.
Machado, Champs de Castille, «
Proverbes et chansons », XXIX. Saint



Josémaria cite ce vers dans la Lettre
6, n° 75).

John Paul Mitchell

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/combat-

proximite-mission-2-le-chemin-se-fait-
en-marchant/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-2-le-chemin-se-fait-en-marchant/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-2-le-chemin-se-fait-en-marchant/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-2-le-chemin-se-fait-en-marchant/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-2-le-chemin-se-fait-en-marchant/

	Combat, proximité, mission (2) : « Le chemin se fait en marchant »

