opusdei.org

Combat, proximité,
mission (16): "C'est
le Seigneur" :
L'accompagnement
spirituel (II)

Beaucoup de personnes qui ont
rencontré le Christ ou qui sont
revenues a la foi grace a un ami
décrivent ’aide qu’elles ont

recue comme un veritable
accompagnement spirituel.

12/08/2025



« Simon Pierre, ayant entendu que
C’était le Seigneur, a attaché son
vétement, car il était nu, et s’est jeté a
la mer » (Jn 21,7). Le disciple bien-
aimé n’avait fait que mettre des mots
sur ce qu’il voyait avec les yeux de la
foi. Et Pierre, « avec ’ardeur qui le
poussait a faire beaucoup d’autres
choses, se lanca vers Jésus »". Le
premier pape recoit 'indication de
Jean a sa maniére : avec passion. Il se
jette donc a ’eau, méme si le bateau
est déja pres du rivage.
Objectivement, ce plongeon était
inutile, mais & ce moment Pierre
avait besoin d’exprimer ainsi son
amour de Jésus, son désir urgent de
lui parler. Et il n’est pas difficile
d’imaginer le sourire du Seigneur, a
la fois amusé et ému par la réaction
de Pierre.

Stimuler la personnalité et
Pinitiative de chaque ame



Cette scéne saisit une dynamique
essentielle a un véritable
accompagnement spirituel :
I’accompagnateur indique
discrétement, sans s’imposer, ou il
croit voir le Seigneur ; et
I’accompagné se met en route pour
aller a la rencontre du Seigneur.
[’accompagnateur peut offrir des
conseils et un soutien, mais en fin de
compte c’est I’autre qui doit
discerner la volonté de Dieu pour sa
propre vie et prendre les mesures
appropriées. En d’autres termes,
dans la direction spirituelle, il est
essentiel de stimuler la
responsabilité et 'initiative
personnelles : aider chacun a
développer sa propre vie de priere, a
rechercher des ressources
spirituelles et a prendre ses propres
décisions.

Les personnes grandissent en
maturité et en liberté lorsqu’on
stimule leur responsabilité. Et cela



leur permet d’aimer davantage et
mieux. Le Pére nous I'a rappelé dans
une de ses lettres : « Saint Josémaria
écrit, a propos des personnes qui
recoivent les entretiens personnels
de leurs fréres, que « ’autorité du
directeur spirituel n’est pas un
pouvoir. Laissez toujours une grande
liberté d’esprit aux &mes. Pensez a ce
que je vous ai dit tant de fois : parce
que j’en ai envie, me semble la raison
la plus surnaturelle de toutes. La
fonction du directeur spirituel est
d’aider I’ame a vouloir accomplir la
volonté de Dieu, a en avoir envie. Ne
commandez pas, conseillez ». Les
conseils de la direction spirituelle
visent a seconder ’action du Saint-
Esprit dans chaque ame et a l’aider a
se situer devant Dieu et devant ses
propres devoirs avec liberté et
responsabilité personnelles, car « en
créant les ames, Dieu ne se répete
pas. Chacun est tel qu’il est, et il faut
traiter chacun comme Dieu I’a fait et

comme Dieu le conduit »?.



Pour stimuler la responsabilité des
personnes, il convient d’éviter de
donner des conseils directs, quelque
claires que paraissent les solutions.
Cela se produit dans de nombreux
domaines de la vie : une personne a
besoin de soutien ou
d’encouragement, et elle recoit plutot
des conseils... Méme s’il est parfois
bon d’en donner, il faut surtout
encourager chacun a chercher ses
propres réponses : « Et toi, qu’en
penses-tu ? » ; «Tu pourrais prier
tranquillement la-dessus et en
reparler une autre fois ». Parfois
I’accompagnement spirituel
consistera a aider les personnes en
leur posant des questions qui
ouvrent de nouveaux horizons de
discernement : « Quels avantages et
quels inconvénients vois-tu a agir de
cette maniére ? » ; « T’es-tu demandé
si cela fait partie du chemin que Dieu
t’a fait parcourir jusqu’ici ? ». Cette
sorte d’approche aide les personnes a
déployer la vertu de prudence dans



toutes ses dimensions. Ainsi, tout en
continuant a demander conseil
lorsque cela est nécessaire, elles
parviendront également au
développement intégral de cette
vertu, qui consiste a bien juger et
bien décider”. Logiquement, si une
personne a peu de formation dans sa
vie morale ou ascétique, il
conviendra que ’accompagnateur
explique et montre le sens des
enseignements du Magistere
pertinents pour sa situation. Ou, s’il
estime qu’elle pourrait commettre
une grave erreur, il convient de le lui
dire sans détour. Cependant,
I’objectif principal doit étre de guider
les personnes vers une réflexion
personnelle, en les invitant a
discerner en présence de Dieu
comment ’Evangile éclaire leur vie
et leurs défis™.

Lorsqu’une personne ouvre son
ceceur, elle accepte de se mettre dans
une certaine situation de fragilité.



[’accompagnateur, quant a lui, doit
apprendre a « Oter ses sandales
devant la terre sacrée de ’autre (cf.
Ex 3, 5) »*. En ce sens, il est
nécessaire d’étre tres respectueux de
la dignité et de 'intimité de chacun,
en évitant de poser des questions par
simple curiosité ou d’imposer des
conversations auxquelles I’autre
n’est peut-étre pas encore prét. De
plus, ’'accompagnateur ne doit
jamais montrer de surprise quoi
qu’on puisse lui raconter, qu’il
s’agisse d’actions, de désirs ou de
tentations. Méme les personnes bien
formées et animées d’un désir
sincere d’aimer Dieu peuvent avoir
des moments de faiblesse ou
d’épreuve. De méme, la personne qui
confie son intimité ne doit pas
s’abstenir de dire quelque chose
parce qu’elle penserait que l’autre va
étre surpris ou contrarié.

Un bon directeur spirituel sait exiger
sans étre désagréable, car il respecte



patiemment le temps de chacun. 11
peut étre bon de rappeler a cet égard
le passage d’Isaie auquel saint
Matthieu fait référence dans son
Evangile : « Il ne brisera pas le
roseau casse, il n’éteindra pas la
meche qui fume » (Mt 12, 20 ; Is 42,
3). Ainsi, trop mettre ’accent sur ce
qui ne va pas pourrait compliquer
I’accompagnement. Par exemple,
signaler un défaut a quelqu’un peut
le pousser a réagir et a changer, mais
cela peut aussi le décourager ou
Pattrister. Il est généralement
préférable d’aider les personnes a
prendre conscience par elles-mémes,
en enlevant peu a peu les obstacles
qui les empéchent de voir les
problemes ou de reconnaitre leurs
défauts.

Nous le savons par expérience : une
personne épuisée arrétée au bord du
chemin se remet rarement en route
parce qu’on ’encourage de loin ; ce
qu’elle apprécie, et ce qui I’aidera a



se remettre, c’est un mot
d’encouragement et quelque chose a
manger ou a boire. Tout comme on
ne peut pas forcer une plante a
pousser plus vite en la tirant, car on
finirait par I’arracher, on ne peut pas
accélérer le développement spirituel
des personnes sans leur faire de mal.
Les ames, « comme le bon vin, se
bonifient avec le temps »'*. Cest
pourquoi « la formation, tout au long
de la vie (...), tend dans une large
mesure a ouvrir des horizons. En
revanche, si nous nous contentions
d’exiger et de répondre a ’exigence,
nous finirions par ne voir que ce que
nous ne parvenons pas a faire, nos
défauts et nos limites, en oubliant le
plus important : ’'amour de Dieu
pour nous »"”.

L’amitié comme accompagnement
spirituel

Les considérations précédentes se
réferent surtout a la pratique



formelle de ’'accompagnement
spirituel, qui, dans 'CEuvre, se
déroule dans le cadre d’'une
conversation fraternelle, avec un laic
ou un prétre, ou dans celui de la
confession, et d’autres conversations
avec le prétre. Saint Josémaria a
toujours voulu éviter que nous
appelions ces personnes nos «
directeurs spirituels ». Cette
approche, en relativisant la figure de
la personne concreéte, offre une
diversité de perspectives qui enrichit
la vie spirituelle, tout en évitant un
attachement excessif de part et
d’autre. On évite ainsi le risque de
créer des « directeurs possessifs » et
la personnalisation qui est souvent a
I’origine de certains cas d’abus de
conscience.

Cependant, ’'accompagnement
spirituel peut également s’étendre
au-dela de ces cadres formels.
[’amitié, comprise comme ’amour
bienveillant qui nait entre des



personnes ayant des intéréts ou des
visions similaires, est une forme
d’accompagnement indispensable a
notre vie. Lorsque I'intérét commun
touche a la sphére spirituelle,
I’amitié devient naturellement une
forme d’accompagnement spirituel.
Le Pere le rappelait en écrivant a
propos de saint Basile et saint
Grégoire de Nazianze. « I’amitié dont
ils se sont liés dans leur jeunesse les
a unis tout au long de leur vie, et
aujourd’hui encore, ils partagent la
méme féte dans le calendrier
liturgique général. Saint Grégoire
raconte qu’« ils n’avaient qu’une
seule tache et une seule
préoccupation, c’était la vertu, ainsi
que de vivre pour les espérances
futures ». Leur amitié non seulement
ne les détournait pas de Dieu, mais
les conduisait davantage vers lui »®,
Une amitié ouverte aux
préoccupations spirituelles est un
cadre informel, mais authentique,
d’accompagnement spirituel, car tous



les éléments que nous avons
mentionnés précédemment y sont
présents : 'ouverture a ’ceuvre du
Saint-Esprit, ’écoute attentive, la
stimulation de la personnalité et de
I'initiative.

Beaucoup de personnes qui ont
rencontré le Christ et ’'Eglise grace a
un ami ou une amie décrivent l’aide
qu’elles ont recue comme un
accompagnement spirituel. Presque
sans s’en rendre compte, leur ami les
accompagnait pas a pas et les
amenait a aimer Jésus, jusqu’a ce
qu’elles franchissent le pas du
baptéme ou de la conversion au
catholicisme. Il en va de méme pour
ceux qui sont revenus a la foi grace a
une amitié fidele ou qui ont évité de
se séparer de Dieu grace aux paroles
d’un ami. Ainsi, « I’apostolat d’amitié
et de confidence »“, comme
I’appelait saint Josémaria, est assez
proche de ce que nous appelons
I’accompagnement spirituel : « Ces



paroles, glissées au bon moment a
I'oreille de ’lami qui hésite ; cette
conversation qui oriente, que tu as su
provoquer au bon moment ; et le
conseil professionnel qui améliore
son travail universitaire ; et la
discrete indiscrétion qui te fait lui

suggérer des horizons insoupgonnés
[10]
» .

La relation symétrique entre deux
amis ouvre, par ailleurs, des
dimensions moins accessibles dans
I’accompagnement en tant que tel : le
partage et le soutien mutuel. Les
amis échangent leurs expériences et
leurs points de vue, s’aidant
mutuellement a relever les défis de
la vie. Cela ouvre certaines voies,
mais en ferme aussi d’autres. Dans
une relation d’amitié, je ne peux pas
toujours m’attendre a ce que l'autre
m’écoute, car parfois c’est plutdt lui
qui a besoin d’étre écouté. D’autre
part, mes amis ne pourront pas
toujours me conseiller de maniere



adéquate sur des aspects de la vie
spirituelle ou de mon cheminement
particulier, car ils ne le connaissent
peut-étre pas bien ; mais leur
perspective pourra certainement
m’enrichir. Pour ces raisons, méme si
I’amitié compléte et enrichit la
direction spirituelle, elle ne peut en
fait la remplacer.

Dans les formes d’accompagnement
spirituel formel, en revanche, la
relation entre les deux personnes est
asymétrique : seule I'une des parties
a le réle d’écouter et de conseiller, un
role qui ne doit ni s’affaiblir ni
s’inverser. Cette distinction introduit
des limites qui aident la personne a
ouvrir son cceur sans les
interférences émotionnelles qui
pourraient entraver une approche et
une objectivité adéquates. Elle
permet également a la personne,
apres avoir réfléchi a la question en
présence de Dieu, de commenter des
aspects intimes de sa relation avec



Dieu et avec les autres, y compris les
racines de ses péchés et ses luttes
profondes. Cela ne signifie pas pour
autant que la relation entre le
directeur et la personne
accompagnée doive étre froide et
seche : tout en préservant cette
asymeétrie et cette distance
émotionnelle, le directeur spirituel
doit éprouver une véritable affection
pour les personnes qu’il
accompagne, car on ne peut
vraiment aider que lorsqu’on aime
avec ’amour de celui qui nous a
appelés ses amis (cf. Jn 15, 15).

* %k ok

« Apportez-nous quelques-uns des
poissons que vous avez péchés », dit
le Seigneur (Jn 21, 10). Saint Pierre,
encore trempé par son plongeon
dans le lac, rameéne sur le rivage le
filet chargé de poissons. Apres un
petit déjeuner bien mérité, il
s’éloigne en marchant avec Jésus. Le



disciple et le Maitre entament alors
un dialogue intime : priere,
accompagnement spirituel ? Les
deux, en divine harmonie. Pierre,
désarmé, renouvelle sa fidélité au
Seigneur. Et le Seigneur, qui n’a
jamais cessé de croire en lui, le
confirme dans sa mission : « Suis-moi
». Pierre se retourne et pose une
question sur ’autre disciple, qui
marche par derriere. « Toi, suis-moi
», insiste Jésus (cf. Jn 21, 19-22). Jean
n’entend pas ce qu’ils disent : ce n’est
pas son role. Comme le Baptiste (cf.
Jn 3, 27-30), il se réjouit d’avoir
facilité la rencontre.

'St Béde le Vénérable, cité dans
Catena aurea, Jn 21, 1-11.

“ Du Pére, Lettre pastorale,
9-01-2018, n. 10 ; les citations de saint



Josémaria sont tirées de la Lettre 26,
n° 38.

Bl Cf. Aristote, Ethique a Nicomaque
VI, 13 ; Saint Thomas, Summa
Theologiae, II-11 q. 47 a. 8 co.

“l« Si mon témoignage personnel
vous intéresse, je peux dire que j’ai
toujours congu mon travail de prétre
et de pasteur d’ames comme une
tache visant a placer chacun face aux
exigences completes de sa vie, en
I’aidant a découvrir ce que Dieu lui
demande concretement, sans mettre
aucune limite a cette sainte
indépendance et a cette
responsabilité individuelle bénie, qui
sont caractéristiques d’'une
conscience chrétienne » (Saint
Josémaria, Es Cristo que pasa, n. 99).

®! Francois, Evangelii gaudium, n°
169.

' Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
78.



"VF. Océriz, Lettre pastorale,
9-01-2018, n° 11.

1 F. Océriz, Lettre pastorale,
1-11-2019, n° 5. Les références
internes sont tirées de saint Grégoire
de Nazianze, Sermon 43.

¥ Saint Josémaria, Sillon, n° 192.

19 Saint Josémaria, Chemin, n° 973.

Dancho Azagra

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/combat-
proximite-mission-16-cest-le-seigneur-
laccompagnement-spirituel-ii/
(19/01/2026)


https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-16-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-ii/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-16-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-ii/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-16-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-ii/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-16-cest-le-seigneur-laccompagnement-spirituel-ii/

	Combat, proximité, mission (16): "C'est le Seigneur" : L'accompagnement spirituel (II)

