
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (12) « Bâtir
sur le roc » Le plan
de vie spirituel (II)

Le chemin que nous
parcourons avec Dieu est
jalonné de bons moments, mais
aussi de difficultés et
d’épreuves. La fidélité au plan
de vie ne consiste pas à aspirer
à « l’exécuter parfaitement »,
mais à demeurer dans l’amour
de Dieu, et à trouver en lui
notre repos.

07/03/2025



Lire la première partie de cet
éditorial : « Chez soi ou en voyage,
nuit et jour » : le plan de vie (I)

Pendant les années qu’il a passées à
Nazareth, Jésus a connu le travail
manuel de l’intérieur, peut-être
même le travail de construction.
Matthieu nous en donne un aperçu
lorsque, dans les dernières lignes du
sermon sur la montagne, il recueille
une comparaison que le Maître a
parfois employée pour expliquer
comment nous devrions assimiler ses
enseignements. Jésus parle de deux
types de bâtisseurs : l’un qui bâtit sa
maison sur le sable, et l’autre qui
choisit de construire sur la pierre (cf.
Mt 7, 24-27). Les maisons sont
semblables en apparence, parce
qu’elles sont construites selon les
mêmes paroles de Jésus, mais le
temps montrera combien l’une est

https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-ou-en-voyage-nuit-et-jour-le-plan-de-vie-i/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-ou-en-voyage-nuit-et-jour-le-plan-de-vie-i/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-ou-en-voyage-nuit-et-jour-le-plan-de-vie-i/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-et-en-chemin-couche-et-leve-le-plan-de-vie-i/


plus fragile que l’autre. Quand
arrivent les difficultés — quand la
pluie tombe, quand viennent les
inondations et que les vents soufflent
et battent la maison —, il devient
plus clair qu’il ne suffit pas d’avoir
une notion abstraite et théorique de
la vie chrétienne : en rester là
reviendrait à construire sur du sable.
C’est pourquoi nous avons besoin de
fréquenter Jésus, de maintenir un
contact assidu avec lui : de nous
habituer à l’écouter attentivement
dans la prière, et de développer
d’autres habitudes stables et
durables qui nous aideront à mettre
ses paroles en pratique. C’est ainsi
que nous pourrons vivre de lui, non
seulement dans les bons moments,
mais aussi dans les moments où
notre foi et nos convictions sont
mises à l’épreuve.

Saint Josémaria a exprimé quelque
chose de très semblable à partir d’un
souvenir d’enfance, en abordant la



vie intérieure à partir de l’image de
la route : « Mon jeune esprit fut
fortement frappé par les balises que
l’on trouvait sur les bords des
chemins dans nos montagnes ;
c’étaient chez moi de grands pieux,
généralement peints en rouge. On
m’avait expliqué alors que ces
poteaux dépassent lorsque la neige a
recouvert sentiers, terres
ensemencées, pâturages, forêts,
rochers et précipices. Ils sont un
point de repère sûr pour que tout
voyageur puisse à tout moment
savoir par où passe sa route. Il arrive
quelque chose de semblable dans la
vie intérieure. Elle comporte des
printemps et des étés, mais aussi des
hivers, des jours sans soleil, des nuits
sans lune. Nous ne pouvons pas
permettre que nos rapports avec
Jésus-Christ soient à la merci de nos
sautes d’humeur, des changements
de notre caractère ». Et c’est
précisément dans ces moments
difficiles, concluait-il, qu’un plan de



vie s’avère le plus nécessaire : ces
coutumes, « bien enracinées et
adaptées à la situation personnelle
de chacun, seront comme ces balises
rouges qui nous indiquent toujours
la direction jusqu’à ce que le
Seigneur décide que le soleil brille de
nouveau, que la neige fonde, et que
notre cœur recommence à vibrer,
enflammé d’un feu qui, en réalité, ne
s’était jamais éteint. Ce n’étaient que
braises enfouies sous la cendre d’une
épreuve momentanée, ou d’un effort
relâché, ou d’un sacrifice insuffisant
»[1].

Grandir dans les crises

Il est tout à fait normal qu’au cours
de sa vie on soit amené à traverser
des moments de crise, plus ou moins
importants[2]. Il arrive, par exemple,
que les jeunes s’enthousiasment pour
de grands idéaux et se lancent à
l’aventure sans beaucoup réfléchir ;
mais avec l’expérience, ils se



découragent : ils constatent combien
il est difficile de changer le monde,
ou simplement de se changer eux-
mêmes; ou ils s’étonnent de la facilité
avec laquelle leurs émotions, fortes
auparavant, et qu’ils prenaient peut-
être pour la garantie de la stabilité de
leurs convictions, cèdent devant de
nouvelles circonstances. Il y a aussi
des moments dans la vie, des
tournants comme l’arrivée de la
maturité ou de la retraite, où l’on a
naturellement tendance à faire le
bilan du chemin parcouru, et où les
échecs, les déceptions, ce qui aurait
pu être et n’a pas été, reviennent
parfois au premier plan ; il peut alors
devenir difficile d’accepter sa propre
histoire, la vision se trouble peut-être
pour apprécier tant de bonnes choses
et en être reconnaissant, et l’on
cherche une consolation dans ce que
saint Josémaria appelait, avec un jeu
de mots intraduisible, la mystique «
ojalatera », « la mystique du si… » : «
si seulement je ne m’étais pas marié,



si seulement je n’avais pas cette
profession, si seulement j’avais une
meilleure santé, ou moins d’années,
ou plus de temps ! »[3].

Ces crises et d’autres semblables ne
sont pas — ne devraient pas être —
des moments sans Dieu : dans ce cas
aussi, et même plus encore, le
Seigneur est proche de nous et
continue à se donner sans mesure.
C’est pourquoi les crises sont des
occasions importantes de grandir
dans la relation avec Dieu, qui peut
faire fleurir le désert et faire
fructifier la terre aride (Is 35, 1).
L’idéalisme de la jeunesse peut être
purifié et élevé par la grâce, mais il a
besoin de mûrir pour devenir
vraiment surnaturel. Les échecs et
les déceptions ne doivent pas nous
transformer en « réalistes » cyniques,
car la simple connaissance de nos
limites naturelles est loin d’être toute
la vérité sur nous-mêmes et sur
l’histoire de l’humanité. Ces



moments, qui peuvent être durs, sont
des temps de maturation, où le
Seigneur veut élargir notre cœur. Un
écrivain français l’a dit avec
éloquence : « L’homme a dans son
pauvre cœur des lieux qui ne
commencent à exister que lorsque la
douleur y pénètre pour les faire 
naître »[4]. De même que l’amour
humain se construit et s’approfondit
quand on passe du temps ensemble
(quand on souffre ensemble !) de
même notre amour de Dieu se
renforce et se renouvelle par la
fréquentation, par « l’union avec le
Christ dans le Pain et la Parole, dans
la Sainte Hostie et dans la prière »[5],
sous ses diverses formes : adoration
silencieuse, dialogue confiant,
examen de conscience, prière vocale,
etc. Ces habitudes et d’autres
semblables ne sont pas une liste
fastidieuse de choses à faire, mais
des rencontres qui réveillent,
vivifient et enrichissent la relation
avec Dieu et, à partir d’elle, les



relations avec les autres, qui
deviennent plus fortes et plus
profondes.

Avec le cœur ouvert à Dieu

« Avec le même cœur avec lequel j’ai
aimé mes parents et j’aime mes amis,
avec le même cœur j’aime le Christ,
le Père, l’Esprit Saint et sainte Marie
»[6]. La vie spirituelle est
fondamentalement une relation
d’amour, et donc la beauté et les
défis de l’amour humain sont comme
un livre ouvert pour mieux
comprendre ses dynamismes. Ainsi,
par exemple, lorsque la relation
matrimoniale s’affaiblit, cela peut
être en partie dû au fait que le mari
et la femme se sont progressivement
éloignés l’un de l’autre. C’est un
danger constant dans une relation
étroite : que le couple ne mûrisse pas
et ne grandisse pas ensemble, parce
que la vie de chacun prend de
nouvelles dimensions qui ne sont pas



partagées avec l’autre, et qui ne sont
pas intégrées dans leur aventure
commune.

Il peut en être de même dans notre
vie spirituelle. Dieu ne change pas,
mais nous changeons ; et nous avons
besoin de partager avec lui, dans un
dialogue intime et continu, tout ce
qui nous arrive et nous habite,
depuis nos succès ou nos déceptions
professionnelles jusqu’à nos hobbies
et nos affaires familiales : vivre tout
cela « avec un cœur ouvert à Dieu, de
sorte que notre travail, même dans la
maladie, même dans la difficulté, soit
ouvert à Dieu »[7]. Ainsi, à mesure
que nous avançons dans notre vie, le
Seigneur peut nous révéler de
nouvelles dimensions des trésors de
sagesse et de connaissance cachés
dans le Christ (cf. Col 2, 3) : cette
sagesse qui s’acquiert dans le silence
de la prière, dans les moments
d’action de grâce après la
communion, dans la contemplation



des paroles et de la vie de Jésus dans
les Évangiles. Les disciples
d’Emmaüs, « dans leur marche
mystérieuse avec le Christ ressuscité,
ont vécu un temps d’angoisse, de
confusion, de désespoir et de
désillusion. Cependant, au-delà de
tout cela et malgré tout, quelque
chose se passait au fond d’eux-
mêmes : “Notre cœur n’était-il pas
brûlant au-dedans de nous, tandis
qu’il nous parlait sur la route ?” (Lc
24, 32) »[8].

Nous avons besoin de nous laisser
aider, et aussi d’aider les autres, pour
que notre vie spirituelle ne se limite
pas à « aller de l’avant ». Comme le
rappelait le Père, « la formation, tout
au long de la vie, sans négliger son
exigence nécessaire, tend dans une
large mesure à ouvrir des horizons
»[9]. Notre lecture spirituelle, les
textes et les ressources que nous
employons pour nourrir et enrichir
notre foi, doivent être bien choisis



pour nous aider à approfondir notre
expérience de Dieu, en nous
apportant de nouvelles perspectives
et en répondant aux besoins de notre
cœur, qui sont différents d’une
personne à l’autre et d’un moment à
l’autre. L’Esprit Saint utilise ces
efforts, toujours modestes par
rapport à ses dons, pour accomplir
son œuvre en nous.

Mais attardons-nous encore sur une
autre analogie avec l’amour humain.
Si nous avons vu que l’un des
ennemis d’une relation est que le
couple cesse de se voir
régulièrement, un autre danger tout
aussi puissant est que, même
lorsqu'ils se voient, ils ne se parlent
pas vraiment : ils sont présents avec
leur corps, mais non avec leur âme ;
ils n’ouvrent pas leur cœur et
n’écoutent pas avec un véritable
intérêt. Dans ce cas, passer du temps
ensemble peut devenir un fardeau ;
et inversement, renoncer à ce temps



peut se présenter comme une
libération. Il peut arriver quelque
chose de similaire dans la vie
spirituelle, si l’on s’en tient à un plan
uniquement pour remplir une
obligation. Saint Josémaria parlait de
ce type de routine comme du «
véritable sépulcre de la piété »[10].

Devant ce risque, il est encourageant
de penser que nous sommes appelés
à «commencer et recommencer » à
de nombreuses reprises tout au long
du chemin[11]. Tout comme les
couples qui s’aiment encore après
bien des années peuvent se dire «
merci » et « pardon » pour de
nombreuses petites choses, nous
aussi nous aurons souvent besoin de
reprendre une habitude que nous
avions commencé à négliger, de
mettre plus notre tête et notre cœur
dans notre lecture spirituelle, ou de
redécouvrir la valeur de certaines
prières traditionnelles avant ou
après la Messe, si nous nous



apercevons que nous sommes
facilement distraits.

C’est pourquoi la fidélité au plan de
vie ne consiste pas à rechercher «
l’exécution parfaite », comme si nous
étions des solistes dans un concert de
chambre ou des athlètes dans une
compétition olympique de
gymnastique artistique. Il s’agit
plutôt de demeurer dans l’amour de
Dieu (cf. Jn 15,9) : découvrir et
redécouvrir, toujours un peu plus, le
seul fondement solide sur lequel
nous pouvons construire notre vie.
Et trouver dans ce roc solide la joie et
la paix auxquelles notre cœur
aspire : « Repose-toi sur la filiation
divine. Dieu est un Père — ton Père !
— plein de tendresse, d’un amour
infini. — Appelle-le souvent ainsi,
Père. Et dis-lui, seul à seul, que tu
l’aimes beaucoup ! Que tu te sens fier
et fort d’être son fils »[12].



[1] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
151.

[2] Cf. Saint Josémaria, Lettre 2, n° 22,
sur la « crise des 40 ans » ; plus
généralement, cf. R. Guardini, Las
etapas de la vida, Madrid, Palabra,
2022.

[3] Saint Josémaria, Entretiens, n° 88;
cf. Chemin, Edición crítico-histórica,
commentaire du n° 832; J. Peña,
“Mística ojalatera y realismo en la
santidad de la vida ordinaria”, 
Anuario filosófico, 2002 (35), 629-654.

[4] L. Bloy, Lettre, 24-04-1873, Lettres
de jeunesse, 1870-1893, Paris,
Edouard-Joseph, 1920.

[5] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 118.

[6] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 166.



[7] Pape François, Audience, 21 juin
2017.

[8] Pape François, Dilexit nos, n° 7.

[9] Du Père, Lettre pastorale 9 janvier
2018, n° 11.

[10] Amis de Dieu, n° 150.

[11] Cf. Chemin, n° 292 ; Forge, n° 384.

[12] Forge, n° 331.

Oskari Juurikkala

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/combat-

proximite-mission-12-batir-sur-le-roc-le-
plan-de-vie-spirituel-ii/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-12-batir-sur-le-roc-le-plan-de-vie-spirituel-ii/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-12-batir-sur-le-roc-le-plan-de-vie-spirituel-ii/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-12-batir-sur-le-roc-le-plan-de-vie-spirituel-ii/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-12-batir-sur-le-roc-le-plan-de-vie-spirituel-ii/

	Combat, proximité, mission (12) « Bâtir sur le roc » Le plan de vie spirituel (II)

