
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (1) : «
Choisis la vie »

Premier chapitre d’une
nouvelle série sur le chemin
vers la sainteté, une aventure
dans laquelle il s’agit non
seulement de « se donner »
mais aussi et surtout de « se
recevoir ».

04/04/2024

Comme un prince. Voilà ce que
ressentait cet enfant, malgré son
jeune âge et ses vêtements modestes



et usés, quand en entrant dans
l’église il se sentait enveloppé par la
vibrante musique de l’orgue. « J’avais
l’impression qu’il nous saluait, mes
petits camarades et moi comme si
nous étions des princes », voilà ce
qu’il dirait bien des années après, en
se rappelant son enfance à Canale
d’Agordo, un village minuscule au
nord-est de l’Italie. C’est dans cette
expérience enfantine qu’Albino
Luciani situait le début d’une « vague
intuition, qui deviendrait ensuite une
certitude absolue » : l’Église
catholique « n’est pas seulement
grande, elle fait également grandir
les petits »[1].

Choisis la vie

Ces lignes du bienheureux Jean Paul
1er évoquent naturellement celles de
Sainte Marie dans le Magnificat. Le
mot qui ouvre le chant de notre Mère
signifie rendre grand, chanter la
grandeur de quelqu’un. Marie exalte



Dieu parce qu’il rend grands les
petits. « Déployant la force de son
bras, il a dispersé les superbes. Il a
renversé les puissants de leur trône
et il a élevé les humbles. Il a comblé
de biens les affamés et renvoyé les
riches les mains vides. » (Lc 1, 51-53).

Outre ce chant de Marie, saint Luc
nous a transmis également un
épanchement du cœur du Seigneur
que nous pourrions appeler, d’une
certaine façon, le Magnificat de
Jésus. Comme sa mère à Ain Karim,
quand elle le portait dans son sein,
Jésus se remplit alors de « joie dans
l’Esprit Saint », en voyant comment
Dieu se tourne vers les petits : « Je te
loue, Père, Seigneur du ciel et de la
terre, parce que tu as caché ces
choses aux sages et aux gens
intelligents, et que tu les as révélées
aux tout petits. Oui, Père, parce que
cela t’a semblé bon. Tout m’a été
remis par mon Père, et nul ne
connaît le Fils si ce n’est le Père ; et



personne ne connaît le Père si ce
n’est le Fils et celui à qui le Fils veut
le révéler » (Lc 10, 21-22).

Mais qu’a-t-il été donné aux petits de
découvrir ? À commencer par Marie
et Joseph, et en continuant avec les
Apôtres et les femmes qui
accompagnaient le Seigneur, et
jusqu’à tant de chrétiens tout au long
de vingt siècles, en quoi consiste
cette révélation faite aux humbles ?
Qu’est - ce qui les rend grands ? Un
passage du Deutéronome peut nous
apporter une première réponse.

Le Seigneur parle au cœur de son
peuple, sur un ton à la fois solennel
et tendre. «Aujourd’hui je prends à
témoins contre vous le ciel et la
terre : je mets devant vous la vie et la
mort, la bénédiction et la
malédiction, choisis donc la vie, afin
que toi et tes descendants vous viviez
en aimant le Seigneur ton Dieu, en
écoutant sa voix et en t’attachant à



Lui, parce qu’il est ta vie et le
prolongement de tes jours sur la
terre que le Seigneur avait promise à
tes pères Abraham, Isaac et Jacob
» (Dt 30, 15.19-20).

L’alternance du « vous » et du « tu »
semble vouloir nous montrer que le
Seigneur ne parle pas simplement à
son peuple, en général : il parle à
chacun et à chacune, parce que le
choix de la Vie se décide dans le
cœur de chacune de ses créatures. «
La Vie » : c’est ainsi, avec des
majuscules, que l’écrivait saint
Josémaria, quand il se référait à la
grâce et au paradis ; à la Vie avec
Dieu, ici sur la terre, et ensuite au
ciel. Il est émouvant de relire ses
paroles du mois de juin 1975, peu de
jours avant qu’il n’aille au ciel : «
Nous sommes tous la Vie même du
Christ : et il y a tant à faire dans le
monde ! Nous allons demander au
Seigneur, toujours, qu’il nous aide
tous à rester fidèles, à continuer



notre tâche, à vivre cette Vie avec
une majuscule, car elle seule vaut la
peine : l’autre ne vaut pas la peine,
l’autre disparaît comme l’eau coule
dans nos mains, elle s’échappe. Par
contre, cette autre Vie ! »[2]

« Choisis la vie ». C’est avec ces
paroles fortes du Deutéronome et
leurs mille échos dans
l’évangile[3]que le Seigneur nous dit, à
chacun d’entre nous : rends-toi
compte que je t’ai créé pour que tu
vives, pour que tu sois heureux…
Vas-tu me choisir, vas-tu choisir la
Vie ? Voilà ce qu’ont découvert et ce
qu’ont choisi les « petits » : ils savent
que tout le désir infini de vivre qu’ils
portent en eux a sa source et son
aboutissement en Dieu. Et ils ne
veulent rien d’autre. Ils ont compris
que triompher dans la vie, réussir sa
vie, c’est se laisser inonder par
l’amour de Dieu, et le distribuer
ensuite à pleines mains. Au sujet de
Marie, la sœur de Marthe, le



Seigneur dira qu’elle « a choisi la
meilleure part » et que « elle ne la lui
sera pas enlevée » (Lc10,42). Et il
réconfortera ses disciples dans le
même sens : « Ne craignez pas, petit
troupeau, car votre Père a jugé bon
de vous donner le royaume » (Lc 12,
32). Les « petits » vivent de Dieu ;
c’est ce qui les rend grands. Et c’est
cela, la sainteté : vivre de Dieu et, à
partir de Dieu, vivre pour les autres.

La sainteté c’est se donner, mais
c’est encore plus « se recevoir »

Quand on considère la vie des saints,
les « petits » qui ont choisi la Vie, il
n’est pas rare de faire ressortir ce
que cette sainteté a supposé de
renoncements, de luttes, «
d’abaissements ». C’est clair : le saint
affronte nécessairement de
nombreuses forces adverses. Jésus
nous a préparé le chemin et nous a
avertis du fait que cela arriverait : «
Dans le monde, vous aurez beaucoup



de souffrances » (Jn 16,33) ; « S’ils
m’ont persécuté, vous aussi, ils vous
persécuteront » (Jn 15,20) ; « Satan
vous a réclamés pour vous passer au
crible comme le blé (Lc 22, 31). Il ne
reste, en fin de compte pas de place
pour une vision facile de la vie
chrétienne ; il est vrai qu’aucune
autre forme de vie sur terre n’est
facile non plus, il faut toujours se
sacrifier, renoncer, lutter pour
diverses causes, plus ou moins
élevées.

« Tant que tu luttes, d’une lutte qui
durera jusqu’à ta mort, n’exclue pas
de voir se dresser avec violence les
ennemis du dehors et du dedans »[4].
L'amour que nous avons pour Dieu
se heurte à toutes sortes de
résistance en nous-mêmes
également, car cela suppose de «
perdre des choses » : l’un renonce à
tout contrôler dans sa vie, l'autre à
satisfaire toutes ses envies, un autre
s’expose peut-être à perdre



l’approbation de certaines
personnes, à prendre sa croix... «
Lorsque nous nous abandonnons
entre les mains de Dieu, il permet
souvent que nous goûtions la
douleur, la solitude, la contradiction,
la calomnie, la diffamation, la
moquerie »[5]. On perd assurément
beaucoup de choses de ce que le
monde appelle « la vie ». Pourtant
celui qui perd sa vie de cette façon ne
la perd pas en vain, mais en Dieu. «
Qui veut sauver sa vie la perdra,
mais celui qui perdra sa vie à cause
de moi la trouvera » (Mt 16, 25) Le
saint « se perd » en Dieu, et c’est
précisément ainsi qu’il commence à
se « trouver ».

Et que veut dire « se trouver » en
Dieu ? Saint Jean écrit dans sa
première épître : « Voilà en quoi
consiste l’amour : non pas dans le fait
que nous ayons aimé Dieu, mais dans
le fait que Lui nous a aimés (1 Jn
4-10). La phrase grecque est écrite à



un temps de verbe particulier,
l’aoriste, qui est une sorte de « passé
ouvert ». Ce même temps est très
utilisé, tant dans le Magnificat de
Marie, que dans celui de Jésus. Ce
dont il est question dans tous ces cas,
ce sont « des actions que le Seigneur
réalise de façon permanente dans
l’histoire »[6], dans l’histoire de
chacun et de chacune de nous. De
sorte que saint Jean ne dit pas que
Dieu m’a aimé une fois pour toutes,
mais que Dieu m’aime pour toujours.
Et que chaque fois que moi j’aime
vraiment, c’est Dieu qui m’aime, et
qui aime en moi. Ici et maintenant.

Il est donc vrai que le saint
s’abandonne, qu’il « perd sa vie »,
mais il est encore plus vrai – dans le
sens où c’est une vérité qui englobe
la première et en éclaire la portée –
que le saint « se trouve » en Dieu « se
reçoit » tout entier de Dieu, de la
même façon que Jésus se reçoit tout
entier du Père[7]. Voilà la source



cachée de l’amour des saints, ce qui
leur permet de vivre d’une façon qui
peut sembler impossible ou
insupportable à un regard
simplement humain. De la sorte,
même en ressentant
quotidiennement leurs limites et
leurs faiblesses, ils avancent, l’âme «
plongée en Dieu, divinisée : le
chrétien est devenu un voyageur
assoiffé, qui ouvre la bouche pour
s’abreuver aux eaux de la fontaine
»[8].

À ses disciples qui le regardent avec
perplexité Jésus dit : « J’ai à manger
une nourriture que vous ne
connaissez pas » (Jn 4,32). Lui vit de
faire la volonté de son Père, c’est là
sa vie, c’est là sa gloire, il n’a besoin
de rien d’autre (cfr Jn, 33-34).
Quelques instants auparavant, il a dit
à la samaritaine près du puits : « Si tu
savais le don de Dieu et qui est celui
qui te dit : « Donne-moi à boire »,
c’est toi qui lui aurais demandé à



boire et il t’aurait donné de l’eau vive
» (Jn 4,10). Le Seigneur le dit à
l’oreille de chacun de nous. Si tu
connaissais le don de Dieu, si tu te
rendais compte de ce que je veux te
donner, ce ne serait pas moi qui te
demanderais une gorgée d’eau ; ce ne
serait pas moi qui te demanderais
ton temps, ta force, ta patience, ta
lutte… C’est toi qui me demanderais :
Seigneur, de quoi as-tu besoin ? Tu
ne mesurerais plus et ne calculerais
plus ce que tu donnes à Dieu, parce
que tu te rendrais compte que c’est
Lui qui se donne à toi chaque fois
que tu lui offres quelque chose, ne
serait-ce qu’une petite pièce de
monnaie, qu’un verre d’eau…
Chaque fois c’est « tout un Dieu »[9]

qui se donne à toi.

On comprend peut-être mieux
maintenant pourquoi, en pensant à
la sainteté, nous parlons aussi de don
de soi, de renoncement : c’est parce
qu’il existe en nous une résistance.



Le monde est blessé, les relations
sont blessées, parce que les cœurs le
sont. Mais cette résistance, bien
réelle, tend à faiblir dans la mesure
où nous sommes unis à Dieu. L’effort
pour se donner une fois et encore
une fois ne disparaît pas, mais il se
fond dans le don de nous-mêmes,
avec l’amour infini qui nous
embrase. Les hommes et les femmes
de Dieu vivent dans « un mélange
paradoxal de béatitude et de douleur
»[10], comme Jésus sur la Croix ; ils
sentent profondément qu’ils
reçoivent plus qu’ils ne donnent :
leur âme « se sent et se sait aussi
sous le regard aimant de Dieu, à tout
instant »[11]. Comme Sainte Marie, ils
savent que Dieu est en train de faire
de grandes choses en eux (cfr Lc 1, 9)
; ils savent que celui qui aime en eux
est celui qui aime toujours en
premier, celui qui est la source de
leur amour.



En fin de compte, la sainteté consiste
à entrer et à rester dans ce « courant
trinitaire d’amour »[12]qui a son
origine dans le Père, et qui nous
parvient à travers Jésus, le bien aimé,
le préféré : « De même que le Père
m’a aimé, moi aussi je vous ai aimés,
demeurez dans mon amour » (Jn 15,
9). Et cet amour du Père et de Jésus
dans lequel nous voulons demeurer,
c’est l’Esprit Saint : c’est pourquoi
nous l’appelons le sanctificateur[13]et
le donneur de vie[14]. « Et les saints de
Dieu ? Oh, chacun des saints est un
chef d’œuvre de la grâce de l’Esprit
Saint ! »[15]

Combat, Proximité, mission

Ces quelques repères délimitent les
axes principaux de la série qui
commence maintenant. Les chapitres
qui la composent offrent différentes
perspectives au sujet de ce chemin
vers la sainteté sur lequel Dieu veut
que nous soyons tous, chacun à sa



façon : « à droite, à gauche, en zigzag,
à pied, à cheval »[16]… Les axes de la
série se résument en trois mots, qui
définissent aussi les lignes maîtresses
du Notre Père : combat, proximité,
mission. Bien que les trois mots
traversent la série du début à la fin,
puisqu’ils sont toujours présents sur
le chemin vers Dieu, il est bon de se
demander un instant pourquoi ils
sont dans cet ordre ; surtout si nous
considérons que ce qui est
fondamental, c’est l’amour qu’Il a
pour nous.

Penser qu’il serait possible de vivre
de Dieu sans rencontrer de
résistance, en nous et en dehors de
nous, serait bien naïf. Bien que ce ne
soit pas là le moteur secret du
chemin vers la sainteté, ni le plus
souvent son point de départ, la lutte
ne tarde pas à se manifester : « Mon
fils, si tu te fais proche de Dieu pour
le servir, prépare-toi aux épreuves,
aie un cœur droit, sois ferme et n’aie



pas d'angoisses face à l’adversité » (Si
2 , 1-2). L’épreuve, la tentation, le
combat… sont inévitables dans un
monde blessé par le péché. « Le
royaume des cieux souffre de
violence, et les violents s’en
emparent » (Mt 11, 12 ). Le fait de
commencer à réfléchir à partir de
cette perspective permet de s’écarter
d'une vision trop candide et simpliste
du chemin vers le ciel. Toutefois, il
serait aussi ingénu et superficiel de
penser que la sainteté réside avant
tout dans cette lutte. La sainteté
consiste à vivre de Dieu, à lui
permettre de vivre en moi (Gal 2,20).

« Dieu est continuellement près de
nous (…). Et il est là, comme un Père
aimant - Il aime chacun de nous plus
que toutes les mères du monde ne
peuvent aimer leurs enfants-, Il nous
aide, nous inspire, nous bénit… et
nous pardonne »[17]. Cette proximité,
qui fait que nous sommes écoutés,
dans la prière et à tout moment, Dieu



nous la fait sentir également à
travers nos frères dans la foi :
l’amitié, l’accompagnement spirituel,
les sacrements… Un chrétien se sait
toujours accompagné de près, par
Dieu et par ses frères ; il sait qu’il est
toujours chez lui. Et c’est ce qui le
rapproche des autres, pour leur
donner à eux aussi cette chaleur du
foyer qu’il reçoit en permanence. La
bienheureuse Guadalupe l’a vécu
ainsi, comme tant d’autres : « La
certitude qu’elle avait de la
proximité de Dieu, de son amour
pour elle, la remplissait de simplicité
et de sérénité, lui ôtait toute peur de
ses erreurs et de ses défauts, et la
faisait toujours aller de l’avant,
cherchant en tout à aimer Dieu et
autrui »[18].

Le chemin vers la sainteté n’est donc
pas un chemin solitaire, ce n’est pas
non plus un projet de salut
individuel. Tout dans la vie d’un
chrétien parle de relations, de



famille. Le Seigneur, nos frères, nos
enfants, nos parents, nos amis, nos
collègues … sont la raison d’être de
nos efforts, de nos victoires. Si ce
n’était pour eux, peut-être
cesserions-nous de lutter, peut-être
rendrions-nous les armes… Mais
nous savons que, de même que nous
pouvons compter sur leur soutien,
eux comptent sur nous, bref nous
savons qu’ils ont besoin de nous : « Je
suis une mission sur cette terre, et
pour cela je suis dans ce monde. Je
dois reconnaître que je suis comme
marqué au feu par cette mission afin
d’éclairer, de bénir, de vivifier, de
soulager, de guérir, de libérer. »[19].
C’est de cette façon que les saints ont
vécu : de Dieu et pour Dieu ; des
autres et pour les autres.

********

Lorsque Saint Josémaria pensait au
but de notre voyage, il imaginait le
moment où « toute la Grandeur de



Dieu, toute la Sagesse de Dieu et
toute la Beauté de Dieu, toute la
vibration, toute la couleur, toute
l’harmonie ! »se rassembleraient
dans ce petit vase d’argile que nous
sommes, chacun de nous »[20]; et il se
mettait de côté, imaginant ses
enfants encore plus haut : « J’ai une
faiblesse, c’est que je vous aime
beaucoup. Je pense que mon Ciel va
consister à me faufiler par une petite
porte et à me mettre dans un coin,
pour contempler et aimer la très
Sainte Trinité. Et de là, bien caché, à
voir au paradis mes filles et mes fils
tout là-haut, très près de Dieu »[21].

[1] A. Luciani (Beato Juan PabloI), « In
occasione del restauro dell’organo
della chiesa di Canale d’Agordo »,
dans Opera Omnia, vol.9, EMP, Padua
1989, p.457.



[2] Saint Josémaria, notes d’une
réunion informelle, 7-VI-1975, cité
dans S. Bernal, Monseigneur
Josémaria Escriváde Balaguer Notes
sur la vie du Fndateur de l’Opus Dei ;
Rialp, Madrid 1980, 6ème ed., p.174.
Cfr aussi p. ex. Chemin, nn.218, 255,
399, 737 ; Sillon, n.817 Forge, nn.818

[3] Il s’agit particulier d’un des fils
conducteurs de l’évangile de Saint
Jean. Cfr p. ex. les dialogues avec la
Samaritaine (Jn 4, 10-14 et avec
Marthe (Jn 11, 25-27) ; cfr aussi
Jn5,39-40 ; 7,37-39 ; 10,10.

[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n.
214.

[5] Ibidem, n. 301

[6] Benoît XVI, Audience, 15-11-2006

[7] Cfr Lc 10,22 ; Jn 5, 26 ; 17, 24 ; Sal
2,7

[8] Amis de Dieu, n. 310.



[9] Amis de Dieu n. 111.

[10] Saint Jean-Paul II, Lettre
apostolique Novo millennio ineunte
(6-1-2001), n. 27.

[11] Amis de Dieu, n.307.

[12] Saint Josémaria, Quand le Christ
qui passe, n.85.

[13] Catéchisme de l’Église catholique,
n. 739.

[14] Missel Romain, Credo de Nicée-
Constantinople ; Catéchisme, n.202

[15] Saint Jean XXIII, Discours, 5-
VI-1060.

[16] Saint Josémaria, cité dans A.
Sastre, Se mettre en chemin, Rialp,
Madrid 1989, p. 252.

[17] Chemin, n. 267.



[18] F. Ocáriz, « Guadalupe : un
chemin vers le ciel dans la vie
quotidienne », ABC, 13-V-2019.

[19] François, Evangelii gaudium, n.
273.

[20] Saint Josémaria, notes de réunion,
20-X-1968, cité dans A. Sastre, Se
mettre en chemin, p. 625.

[21] Saint Josémaria, notes de réunion,
5-IV-1970, cité dans ibidem.

Carlos Ayxelà

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-lu/article/combat-

proximite-mission-1-choisis-la-vie/
(09/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-1-choisis-la-vie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-1-choisis-la-vie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/combat-proximite-mission-1-choisis-la-vie/

	Combat, proximité, mission (1) : « Choisis la vie »

