
opusdei.org

"Cela en vaut la
peine !" (III) : pour
faire du temps un
allié

Au fur et à mesure que nous
vivons le passage du temps,
nous nous rendons compte qu’il
est possible d’être fidèle et nous
sommes donc de plus en plus
heureux. Mais de nos jours le
défi consiste en bonne partie à
toujours chercher Dieu et à
former notre affectivité.

19/10/2022



Il suffit parfois de lire quelques
pages de la vie de Jésus pour
ressentir avec lui la joie et la fatigue
d’évangéliser. Comme ce jour où il a
multiplié les pains et les poissons
pour nourrir des milliers de
personnes : plus tard dans la nuit, il
s’approchera de la barque des
disciples, marchant sur l’eau ; et
enfin, lorsqu’ils arriveront à
Génésareth, il guérira tous les
malades (cf. Mt 14, 13-36). Pour ceux
qui ont suivi le Christ, ces journées
ont dû être inoubliables. Son amour
et sa puissance ont rempli le cœur
des gens simples, de ceux qui se sont
laissé interpeller par la nouveauté
qu'ils avaient sous les yeux. Mais
nous avons également lu que ce
n’était pas le cas pour tout le monde.
Lors de ces mêmes journées, certains
chefs religieux, apparemment
préoccupés de la fidélité à Dieu par
l’observation de mille préceptes
extérieurs, ont demandé à Jésus : «
Pourquoi tes disciples transgressent-



ils la tradition des anciens ? » (Mt 15,
2). Le contraste entre le simple et
l’alambiqué est très net. Les scribes
accusent Jésus et ses disciples d’être
infidèles et négligents dans leurs
rapports avec Dieu. Mais le Seigneur
saisit cette occasion pour montrer où
se trouve le cœur d’une vie
authentiquement fidèle.

Fidélité basée sur des conversions
successives

Une vie vraiment fructueuse, qui lui
vaudra le compliment de Dieu
lorsqu'elle arrivera à son terme : «
serviteur bon et fidèle », ne se trouve
ni seulement dans les mots, ni dans
le simple accomplissement des
préceptes extérieurs. En effet, aussi
bien les mots que l’accomplissement
des préceptes supposent une vraie
fidélité de cœur. Jésus reprend des
phrases fortes du prophète Isaïe pour
exprimer cela : « Vous avez annulé la
parole de Dieu au nom de votre



tradition ! Hypocrites ! Isaïe a bien
prophétisé à votre sujet quand il a dit
: “Ce peuple m’honore des lèvres,
mais son cœur est loin de moi”. C’est
en vain qu’ils me rendent un culte
» (Mt 15, 6-9). Quand on vit ainsi,
explique Benoît XVI, « la religion
perd son vrai sens, qui est de vivre
dans l’écoute de Dieu pour faire sa
volonté […] et donc de vivre bien,
dans une vraie liberté ; et elle se
réduit à la pratique de coutumes
secondaires, qui satisfont plutôt le
besoin humain de se sentir à l’aise
avec Dieu »[1.

Plusieurs de ces docteurs de la loi,
qui vivaient maintenant avec cette
piété extérieure et cette tendance à
relever les trébuchements des autres,
avaient certainement goûté dans leur
jeunesse l’expérience du vrai Dieu. Il
est certain qu’à cette époque
lointaine, ils avaient répondu avec
générosité, avec un vrai
empressement, à l’invitation pleine



de fraîcheur de partager leur vie
avec Dieu. Nous y avons peut-être
pensé plus d’une fois, en lisant des
passages de ce type. Mais qu’est-il
arrivé à ce premier amour ?
Assurément, on ne peut pas dire que
ces scribes étaient fidèles
uniquement parce qu’ils n’avaient
jamais quitté leur profession de chefs
religieux. Mais alors, qu’est-ce que la
fidélité ?

Lorsque saint Josémaria réfléchit au
type de relation qui unit un chrétien
à l’Église, il précise qu’il ne s’agit pas
d’un simple « rester ». Il ne s’agit pas
seulement d’être inscrit dans les
registres des actes de baptême,
d’assister à certaines cérémonies, et
d’être simplement répertorié comme
membre : « Le christianisme n’est
pas un chemin commode : il ne suffit
pas d’être dans l’Église et de laisser
passer les années. Dans notre vie,
dans la vie des chrétiens, la première
conversion est importante — ce



moment unique, dont chacun se
souvient, où l’on découvre
clairement tout ce que nous
demande le Seigneur ; mais plus
importantes encore, et plus difficiles,
se révèlent les conversions suivantes.
La vraie fidélité n’a rien de passif :
elle n’est pas un simple “ne pas être
dehors”, mais suppose une attitude
vivante, ouverte à la nouveauté du
temps, faite de “conversions
successives” » [2]. Pour construire une
vie fidèle, nous devons garder bien
présent à l’esprit que nous sommes
des êtres temporels, avec une
histoire : nous nous formons dans le
temps.

La fausse sécurité de l’immédiat

Le désir de comprendre en
profondeur la réalité du temps a
retenu l’attention des penseurs et des
artistes, de l’Antiquité à nos jours. Au
cinéma, par exemple, beaucoup
d'histoires réalisent des expériences



avec le temps : elles jouent avec la
possibilité de le mettre en pause, de
le faire avancer ou reculer, ou même
de l’éliminer. La durée fait partie du
mystère de la vie humaine. « Mon
esprit s’est enflammé du désir de
connaître cette énigme des plus
complexes » [3], confesse saint
Augustin. Ce rapport au temps prend
une signification particulière
aujourd’hui, dans une culture de plus
en plus habituée à l’immédiateté.
Face à la possibilité de vivre « ici et
maintenant » tant d’aspects de notre
existence, de la communication à
l’obtention de biens ou d’émotions,
tout ce qui demande du temps pour
porter des fruits, déployer sa beauté,
grandir, devient étrange et
inaccessible. Et la fidélité est l’une de
ces expériences.

Le mot « temps » peut être synonyme
d’opportunité, de développement, de
vie… mais aussi de retard,
d’éphémère, d’ennui. Comment



pouvons-nous voir dans le temps un
allié plutôt qu’un ennemi ? Comment
pouvons-nous voir le temps comme
le canal voulu par Dieu pour qu’une
vie heureuse, pleine de fécondité, de
relations et de paix, puisse croître en
nous ? La fidélité, qui n’est pas une
émotion immédiate ou une
récompense instantanée, est toujours
accompagnée d’une certaine
incertitude, d’une certaine
indétermination ; elle est toujours en
devenir. Et c’est bien, car cela exige
de nous une attitude d’attention
constante ; cela nous amène à être
toujours créatifs dans l’amour.

Puisqu’il s’agit d’un bien qui naît
entre deux personnes, la fidélité est
toujours soumise à la tentation de
vouloir remplacer cette « incertitude
positive », qui a besoin de temps, par
des sécurités que nous verrouillons
nous-mêmes, mais qui laissent
souvent l'autre personne de côté.
Oui, nous pouvons être tentés



d’éliminer mentalement l’autre
personne, de la remplacer par une
certitude immédiate, à notre mesure.
Et c’est ce qui arrive parfois au
peuple d’Israël dans sa relation avec
Dieu : la Bible montre la frontière
ténue entre la fidélité au vrai Dieu et
l’idolâtrie, la foi en ce que nous
pouvons construire et contrôler de
nos propres mains.

La scène du peuple bien-aimé de
Dieu construisant un objet en métal
pour l’adorer est impressionnante. «
Tout le peuple se dépouilla des
boucles d’or qu’ils avaient aux
oreilles et ils les apportèrent à Aaron.
Il reçut l’or de leurs mains, le
façonna au burin et en fit un veau en
métal fondu. Ils dirent alors : “Israël,
voici tes dieux, qui t’ont fait monter
du pays d’Égypte” » (Ex 32, 3-4).
Qu’est-ce qui a pu les conduire à une
telle confusion ? Qu’est-ce qui leur a
fait croire qu’ils avaient été
abandonnés par celui qui les avait



pourtant sauvés et accompagnés
dans leur voyage ? La réponse est
donnée dans les pages de la Sainte
Écriture : ils l’ont fait parce que «
Moïse tardait à descendre de la
montagne » (Ex 32, 1). Ils ont été
trahis par leur propre urgence à
accélérer le calendrier de Dieu ; ils
ont été poussés par le besoin d’avoir
à portée de main une assurance
mesurable, quantifiable, au lieu de
s’abandonner à la sécurité de la foi.

Qu’est-ce qui distingue donc
l’idolâtrie de la fidélité ? Nous
adorons de faux dieux lorsque nous
nous laissons tenter par la recherche
de la sécurité ; non pas une sécurité
basée sur l’amour d’une autre
personne, sur le don qu’est l’autre,
mais une sécurité basée sur
l’affirmation de soi : sur l’assurance
que nous sommes capables de tout
contrôler. Ces idolâtries ont connu
beaucoup de variantes au cours des
siècles qui nous séparent de cet



épisode du veau d’or. Aujourd’hui
encore elles prennent des formes
diverses : des personnes sur
lesquelles nous plaçons des attentes
que seul Dieu peut combler ; notre
carrière professionnelle, comme
moyen de récolter des
applaudissements ; un hobby qui
nous prive du temps que nous
devons à nos proches ; ou même des
aspects de notre piété qui nous
conduisaient autrefois au vrai Dieu.

Dans les moments difficiles, lorsque
notre intérieur s’agite et que nous
voulons échapper au vertige du
temps, lorsque nous voulons nous
dire que nous comptons, que nous ne
sommes pas insignifiants, nous
pouvons être tentés de construire des
dieux en métal. La fidélité signifie
alors démasquer ces sécurités en
carton, et mettre sa confiance en
Dieu. « La foi est la base de la fidélité.
Non pas une vaine confiance dans
nos capacités humaines, mais la foi



en Dieu, qui est le fondement de
l’espérance » [4].

L'affectivité nous aide à connaître
la vérité

« La fidélité embrasse toutes les
dimensions de notre vie, car elle
implique toute la personne :
l’intelligence, la volonté, les
sentiments, les relations et la
mémoire » [5] C’est pourquoi Jésus
réclame pour Dieu non seulement
des paroles, non seulement
l’accomplissement de certains
préceptes extérieurs, mais aussi le
cœur : « Je veux la miséricorde, non
le sacrifice », dit-il en citant le
prophète Osée (cf. Mt 9, 13). Ainsi, à
la question d’un pharisien sur le plus
grand commandement, il répond,
toujours avec les mots de l’Écriture :
« Tu aimeras le Seigneur ton Dieu de
tout ton cœur, de toute ton âme et de
tout ton esprit. Voilà le grand, le



premier commandement » (Mt 22,
37-38).

Dans sa catéchèse sur l’Esprit Saint,
saint Jean-Paul II a expliqué
comment la troisième personne de la
Trinité « pénètre et mobilise tout
notre être : intelligence, volonté,
affectivité, corporalité, afin que notre
“homme nouveau” puisse imprégner
l’espace et le temps de la nouveauté
de l’Évangile » [6]. Le Seigneur,
justement parce qu’il souhaite
ardemment notre bonheur, ne veut
pas que nous soyons intérieurement
fracturés : il insiste pour que nous
vivions une relation transparente
avec lui, intégrant de plus en plus
notre intelligence, nos désirs, nos
émotions et nos décisions petites ou
grandes… le tout en constante
maturation dans le temps. Ce
développement harmonieux de nos
facultés est fondamental pour
construire des relations pleines de
fidélité.



« Je veux aussi que vous ayez des
affections, disait saint Josémaria à ce
sujet, car si une personne ne met pas
son cœur dans ce qu’elle fait, elle est
désagréable et spirituellement
déformée » [7]. Souvent, à la fin de ses
réunions avec toutes sortes de
personnes, le fondateur de l’Opus Dei
bénissait « les affections », les
sentiments de ceux qui venaient
l’écouter, car nous devons justement
mettre du cœur dans ce que nous
faisons. « Jésus, en tant que vrai
homme, vivait les choses avec une
charge émotive. C’est pourquoi le
rejet de Jérusalem lui faisait mal (cf.
Mt 23, 37), et cette situation lui
arrachait des larmes (cf. Lc19, 41). Il
compatissait aussi à la souffrance des
personnes (cf. Mc 6, 34). En voyant
pleurer les autres, il était ému et
troublé (cf. Jn 11, 33), et lui- même a
pleuré la mort d’un ami (cf. Jn 11,
35). Ces manifestations de sa
sensibilité montraient jusqu’à quel



point son cœur humain était ouvert
aux autres » [8].

L’affectivité est un espace de
formation, de croissance,
d’apprentissage ; elle nous dit des
choses vraies sur nous-mêmes et sur
nos relations. Intégrer cet aspect
dans notre réponse à Dieu est
essentiel pour pouvoir prendre des
décisions qui engagent notre vie
dans le temps. Dans ce domaine,
nous devons veiller à éviter deux
extrêmes : celui de ceux qui nient la
valeur des affects, choisissant de les
faire taire et de faire comme s’ils
n’existaient pas ; ou celui de ceux qui
font de l’impulsion affective la seule
instance de décision. Dans les deux
cas, le résultat est une fragilité qui
conduit généralement soit à la
rigidité de ceux qui s’attachent à une
idole, soit à la désorientation de ceux
qui changent continuellement de
cap, se laissant emporter par la
perception la plus immédiate. Aucun



des deux cas ne crée un terrain où
puisse grandir une fidélité joyeuse.

Si nous n’apprenons pas à relier nos
émotions à la réalité qui nous
entoure, et à la nôtre, apparaîtra
alors la peur de l’avenir, la peur des
grandes décisions, la fragilité du « je
le veux » que nous avons dit un jour.
En revanche, une formation
émotionnelle qui fait également
appel à l’intelligence rend possible
une vie stable, dans laquelle nous
profitons des bonnes choses et
gérons les moins bonnes avec
sérénité.

Réveiller notre vocation à l’amour

Lors d’une autre de ces journées
épuisantes, Jésus se repose près du
puits. Une femme qui n’appartient
pas au peuple juif l’y rencontre. Le
Seigneur connaît le cœur de la
Samaritaine : il sait qu’elle a eu une
vie troublée, qu’elle a beaucoup
souffert, que son cœur est plein de



blessures. Et c’est précisément parce
qu’il connaît son for intérieur, le
profond désir de bonheur qui
l’anime, son aspiration à la paix
véritable, qu’il va rapidement au
cœur de sa vie. « Tu as raison de dire
que tu n’as pas de mari : des maris,
tu en as eu cinq, et celui que tu as
maintenant n’est pas ton mari ; là, tu
dis vrai » (Jn 4, 17-18), lui dit-il. La
Samaritaine s’était peut-être résignée
à l’idée que la fidélité n’est pas
possible ; peut-être même pensait-
elle que nous ne sommes pas faits
pour de si grandes choses.

Peut-être avons-nous vécu des
expériences similaires dans notre
propre vie ou dans celle de
personnes que nous aimons. Mais
tout cela n’est pas un obstacle pour
recommencer une vie de fidélité,
synonyme de bonheur. Comme à
cette femme qui, sans le savoir, est
sur le point de devenir un disciple,
Jésus nous parle de réécrire notre



vie : « Celui qui boira de l’eau que
moi je lui donnerai n’aura plus
jamais soif ; et l’eau que je lui
donnerai deviendra en lui une
source d’eau jaillissant pour la vie
éternelle » (Jn 4, 14). Jésus sait
comment s'introduire dans le cœur
blessé de cette femme : « Il a adressé
une parole à son désir d’un amour
vrai, pour la libérer de tout ce qui
obscurcissait sa vie et la conduire à
la joie pleine de l’Évangile » [9]. Le
Christ s’accorde avec la profonde
vocation à l’amour de la Samaritaine,
prend en charge son histoire et
l’invite à une nouvelle conversion :
c’est « l’appel de l’amour de Dieu à
notre amour, dans une relation où la
fidélité divine précède toujours » [10].

[1]. Benoît XVI, Angélus, 2 septembre
2012.



[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 57.

[3] ; Saint Augustin, Confessions, livre
XI, ch. XXII.

[4]. Mgr F. Ocariz, Lettre pastorale, 19
mars 2022, n° 7.

[5].Ibid., n° 1.

[6]. Saint Jean Paul II, Audience, 21
octobre 1998.

[7]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 2 octobre
1972.

[8]. Pape François, Amoris lætitia, n°
144.

[9]. Pape François, Ibid., n° 294.

[10]. Mgr. F. Ocariz, Lettre pastorale,
19mars 2022, n° 2.

Andrés Cárdenas Matute



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/cela-en-vaut-la-
peine-iii-pour-faire-du-temps-un-allie/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/cela-en-vaut-la-peine-iii-pour-faire-du-temps-un-allie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/cela-en-vaut-la-peine-iii-pour-faire-du-temps-un-allie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/cela-en-vaut-la-peine-iii-pour-faire-du-temps-un-allie/

	"Cela en vaut la peine !" (III) : pour faire du temps un allié

