
opusdei.org

Ce courant trinitaire
d’Amour

Le mystère de la Sainte Trinité
change profondément notre
regard sur le monde. Il nous
révèle la réalité comme tissée
par l'Amour.

30/05/2023

Nous autres chrétiens, nous savons
que l’origine de tout ce qui existe se
trouve dans le Père, le Fils et l’Esprit
Saint. On devient chrétien par le
baptême au nom des trois Personnes
divines. Notre vie tout entière est
marquée par le signe de la Croix, « 



au nom du Père et du Fils et du
Saint-Esprit », selon les propos de
Jésus (cf. Mt 28, 19). Or, cette foi en la
Trinité, que signifie-t-elle pour notre
vie et comment se traduit-elle dans
notre existence quotidienne, dans
notre vie de famille, notre travail et
notre repos ?

Même s’il faudra attendre le ciel
pour comprendre jusqu’à quel point
la Trinité est notre vrai foyer et « 
notre vie est cachée avec le Christ
en Dieu » (Col 3, 3), la foi chrétienne
nous place d’ores et déjà sur le
chemin menant vers ce Mystère,
réponse à toutes nos interrogations,
et nous dit qui nous sommes
réellement. Le mystère de la Trinité
change en profondeur notre regard
sur le monde et transfigure notre
existence : ce qui serait en soi banal
ou insignifiant s’illumine de
l’intérieur. Nous allons nous arrêter
à deux des nombreux aspects de la
foi en la Trinité : la profondeur du



mystère et la valeur divine de
l’amour humain. Ils sont très en
rapport l’un avec l’autre.

Le Mystère des mystères

Depuis les premières générations
chrétiennes, les théologiens, les
saints et tous ceux ayant eu une
expérience authentique et intense de
Dieu ont manifesté une prédilection
particulière pour son mystère, le
mystère de la Trinité (Mysterium
Trinitatis). Dans la vie courante
aussi, il est souvent question de
mystères, même si c’est dans le sens
d’une réalité d’un accès difficile ;
ainsi, on cherche à découvrir le
meurtrier dans un roman policier, ou
la solution d’une équation ou d’un
problème difficile. Dans tous les cas,
ce terme se rapporte aux limites de
notre capacité de connaître. En
revanche, lorsqu’il est question du
mystère de Dieu, cela concerne
surtout Dieu dans sa profondeur



infinie, bien plus que nous-mêmes. Si
le mystère de Dieu est insondable, ce
n’est pas en raison de son obscurité
mais plutôt d’un excès de lumière :
en le contemplant, les yeux de notre
intelligence sont éblouis, comme
lorsqu’ils regardent le soleil au beau
milieu de la journée.

Une pieuse légende médiévale,
présente aussi dans l’iconographie,
raconte qu’un jour saint Augustin se
promenait sur la plage, cherchant à
comprendre comment Dieu peut être
à la fois un et trine. Il rencontra un
enfant qui, à l’aide d’un petit sceau,
versait l’eau de la mer dans un trou
creusé dans le sable, pour faire
entrer toute la mer dans le trou. Ce
Père de l’Église chercha à lui faire
comprendre à quel point sa
prétention était impossible. Et
l’enfant de répondre qu’il est encore
plus absurde d’essayer de
comprendre le mystère de la Trinité.
Le mystère de Dieu est immense



comme la mer, comme la lumière
aveuglante du soleil. Devant « l’océan
de l’amour infini », la seule vraie
réponse raisonnable est de s’y
immerger plein de confiance [1], de «
plonger dans cette mer immense » 
[2].

Lors d’une de ses catéchèses, saint
Josémaria proposait une explication
au moyen d’une formule vraiment
efficace pour parler de Dieu. «
Lorsqu’on te dira qu’ils ne
comprennent pas la Trinité et l’Unité,
tu répondras que moi non plus je ne
la comprends pas, mais que je l’aime
et la vénère. S’ils comprenaient les
grandeurs de Dieu, si Dieu tenait
dans ma pauvre petite tête, comme il
serait petit… et, cependant, il tient, il
veut tenir, dans mon cœur, il tient
dans la profondeur immense de mon
âme, qui est immortelle » [3]. Un
Dieu totalement compréhensible ne
serait plus un mystère mais plutôt
bien peu de chose. En revanche, le



paradoxe chrétien consiste en ce que
la Trinité infinie ne peut être
comprise par notre intelligence, tout
en habitant en nous, en notre cœur.

La difficulté pour comprendre le
mystère du Père, du Fils et de l’Esprit
Saint ne tient pas à son absurdité,
mais au fait qu’il s’agit d’un mystère
d’amour : une communion de
Personnes. Notre Dieu est un mystère
parce qu’il est amour : tout en lui est
don parfait et éternel. Le monde créé
est expression de cet amour. À
travers le monde et les personnes qui
nous entourent, nous pouvons
comprendre pourquoi la foi est
nécessaire pour accéder à cette
vérité que même les plus grands des
philosophes ont été incapables de
trouver sans la Révélation. Il n’est
pas question de croire en quelque
chose d’absurde, mais d’entrer dans
la dimension personnelle. Ce n’est
possible que si nous ouvrons notre
cœur. « Seigneur, merci parce que tu



si grand que tu ne tiens pas dans ma
tête et merci aussi parce que tu tiens
dans mon cœur ! » [4]

Pourquoi Dieu se cache-t-il dans son
mystère ? À vrai dire, il ne se cache
pas : il arrive à l’homme d’être
incapable de pénétrer dans l’intimité
de l’âme d’autrui, sauf si celui-ci
révèle par un acte volontaire ce qu’il
a dans son cœur, comme ses
souvenirs, ses rêves, ses soucis ou ses
peurs. Même s’il est possible d’en
apprendre quelque chose de
l’extérieur, une « révélation » de
nous-mêmes est nécessaire pour que
quelqu’un d’autre ait vraiment accès
à ce qui se trouve à l’intérieur de
nous ; sans compter que le
destinataire de notre « révélation »
doit être capable de la comprendre et
de l’assimiler. Ne soyons pas étonnés
si le mystère de Dieu nous dépasse :
nos yeux ont besoin de s’habituer
petit à petit à sa lumière. C’est
pourquoi, si dans la vie de chaque



jour les hommes doivent apprendre
à « toujours ôter leurs sandales
devant la terre sacrée de l’autre » [5],
la première attitude devant le
mystère de la Trinité est celle de
l’humilité et d’un profond respect,
parce que nous entrons dans l’espace
de la Liberté et du Don, cette Liberté
et ce Don qui sont précisément
l’origine de l’Amour, de tout amour.

L’Amour des amours

« Il n’y a d’autre amour que
l’Amour ! » affirmait saint Josémaria
en 1931 [6]. L’immersion dans la
profondeur du mystère du Dieu un et
trine nous amène à lire le monde et
l’histoire sous cet éclairage, « la
lumière véritable » (Jn 1, 9). C’est
comme si nous passions d’une
tentative de déchiffrer un texte dans
la pénombre à une lecture en plein
soleil et que nous nous rendions
compte que nous n’en avions
pratiquement rien compris. « Dieu



est amour » (1 Jn 4, 16), car il est une
communion éternelle de trois
Personnes qui se donnent
réciproquement l’une à l’autre, sans
réserve : trois Personnes unies de
façon absolue et éternelle pour une
relation dans un don total et libre de
Soi. Le sens du monde et de
l’existence de chaque homme repose
sur cette liberté authentique, « ce
courant trinitaire d’Amour » [7].

Le Père, en effet, engendre le Fils en
lui donnant tout ce qu’il est et non
simplement une part de ce qu’il
possède. La première Personne
divine est le Père avec son être tout
entier, Père sans limite, de sorte que
non seulement le Fils qu’il engendre
lui ressemble mais qu’il ne fait qu’un
avec lui : il est Dieu lui-même dans
son éternité et son infinitude. Le Fils,
Image parfaite du Père, se donne à
son tour à lui, c’est-à-dire répond au
don reçu en se donnant lui-même
totalement au Père, comme celui-ci



s’est donné à lui. Le Don que le Père
et le Fils échangent éternellement
entre eux est l’Esprit Saint, troisième
Personne de la Trinité. L’Esprit Saint
est l’Amour qui unit les deux
premières Personne et il est Dieu, car
ne faisant qu’un avec elles. Ainsi,
notre Dieu est un et trine
précisément parce qu’il est Amour
absolu, Don parfait, sans réserve,
sans condition : l’Amour dont nous
rêvons tous.

Saint Augustin, tout en étant
conscient des limites de nos concepts,
en a fourni une explication qui
permet de saisir quelques lueurs de
la vie intime de la Trinité. L’amour,
a-t-il écrit dans son traité sur la
Trinité, implique toujours la
présence d’un amant, d’un aimé et de
son amour [8]. De façon analogue,
pour que l’on puisse parler de don, il
doit y avoir quelqu’un qui donne, un
autre qui reçoit et ce qui est donné :
le don, le présent. Seule cette triade



fait l’Amour. Lorsque l’Amour ou le
Don est infini, entrant de ce fait dans
l’espace du mystère de Dieu, ces trois
termes sont infinis et parfaits. De
sorte que notre Dieu est un et trine
précisément parce qu’il est Amour.
C’est de cet Amour sans limite que
jaillit « le désir d’infini que nous
avons tous, la nostalgie de l’éternel
que nous avons tous » [9], un désir
qui vise justement cet Amour.

Beatissima, telle est une des épithètes
latines accolées par les chrétiens au
Nom de la Trinité, c’est-à-dire très
heureuse. En Dieu tout est bonheur,
cherchant à se communiquer. C’est la
raison pour laquelle il a créé toutes
choses : pour nous introduire dans
son bonheur infini. Le monde où
nous vivons et l’existence de chacun
tirent leur origine du Don éternel
réciproque qu’est la vie du Père, du
Fils et de l’Esprit Saint. L’homme
existe, donc, dans la mesure où il est
aimé par les trois Personnes divines.



Voilà pourquoi sa valeur est infinie.
Sous cet éclairage « aussi bien
l’origine que la fin de la création
nous semblent admirables, car elles
consistent dans l’amour. Un amour
absolument désintéressé, parce que
Dieu n’a nullement besoin de nous :
c’est nous qui avons besoin de lui » 
[10].

Si le monde jaillit du débordement de
l’Amour des trois Personnes divines,
l’amour détermine le sens de la vie
de celui qui croit en la Trinité. Dès
lors, tout amour véritable renvoie,
dans son noyau le plus intime, à la
Trinité, comme le pape François le
disait récemment, en reprenant des
enseignements de saint Jean Paul II 
[11]. Ainsi, l’importance
fondamentale de la famille pour la
foi chrétienne n’est pas liée
uniquement à sa dimension morale
ou à des considérations
sociologiques. La relation féconde
des époux est une image qui peut



guider pour aller à la rencontre du
mystère de la Trinité : « Le Dieu
Trinité est communion d’amour, et la
famille est son reflet vivant. [12] »

Par conséquent, le chrétien sait que
le premier principe de tout ce qui
existe n’est pas une unité abstraite
ou une idée universelle, mais une
communion de Personnes : une
communion radieuse de bonheur. Le
fond de la réalité, ce qui est le plus
vrai, se trouve dans les relations
interpersonnelles. La nature du
bonheur est un mystère qui
commence à se dévoiler précisément
là et le sens de la vie se situe à cette
profondeur. L’amitié, le service des
autres, la fraternité, l’amour sous
toutes ses formes, ce ne sont pas
uniquement de belles paroles ou des
comportements positifs dictés par un
cœur bon. Le soin plein d’amour des
relations interpersonnelles devient
l’acte le plus réaliste et efficace, le
meilleur investissement possible, car



le fondement de la réalité est
trinitaire. Le péché, en revanche, est
essentiellement superficiel : il ne voit
pas ce qui compte vraiment et
conduit aux pires investissements. Le
péché se ferme à l’autre et l’élimine ;
il suppose une vraie myopie
existentielle dont nous avons tous
besoin d’être guéris. La révélation de
la Trinité, et la foi qui se déploie à
partir de ce mystère, est un collyre
pour nos yeux. Elle nous montre
comment réussir vraiment dans la
vie et comment les gagner tous pour
la Vie.

Le regard des saints, qui se savent
pécheurs comme tout le monde,
évolue entre le ciel et la terre ; il
reconnaît que la vraie réalisation
personnelle passe par l’amour et le
service qui dégagent l’accès à la
réalité la plus authentique. Les gestes
de l’affection, comme une accolade ;
ou ceux de la courtoisie, comme la
poignée de main, sont un écho de



l’amour de la Trinité, pour autant
qu’ils expriment la disponibilité ou le
désir d’être l’un dans l’autre, comme
les Personnes divines sont l’une dans
l’autre. « Qui m’a vu a vu le Père »,
dit Jésus à Philippe (Jn 14, 9). Qui voit
le Fils voit le Père, parce que le Père
est dans le Fils et le Fils dans le Père :
ils sont tout Amour. Telle est la vie de
la Trinité, la vie à laquelle Dieu nous
appelle : la vie du Père consiste à
donner sa vie au Fils ; la vie du Fils
consiste à remercier le Père pour le
don de la vie ; l’Esprit Saint est lui-
même cette vie de l’un pour l’autre.

Il en découle une autre dimension de
la contemplation du monde à la
lumière de la Trinité : si le principe
de toute chose est notre Dieu, alors
l’Amour du Père pour le Fils et du
Fils pour le Père se trouve à l’origine
et à la fin de la réalité. L’Écriture le
laisse entrevoir par l’image de
l’Esprit de Dieu qui planait au-dessus
des eaux (cf. Gn 1, 2) : l’Amour de la



Trinité embrasse l’univers. D’une
façon plus explicite encore, le
prologue du quatrième Évangile dit,
en reprenant le récit de la création
sous l’éclairage de l’incarnation du
Verbe, que « tout fut par lui » (Jn 1,
3). En tout se reflète la Filiation du
Christ et tout est ordonné à lui (cf. Ep
1, 10). Les étoiles lointaines, les
profondeurs de la mer, les sommets
les plus hauts ou les fleurs les plus
épanouies, tous parlent du don
absolu que le Père déverse dans la
génération du Fils : tout est icône de
cette relation éternelle d’amour. La
création tout entière parle du Christ,
comme la liturgie le dit, en
paraphrasant saint Paul : «
Maintenant le dessein du Père
s’accomplit : faire du Christ le cœur
du monde » [13].

De là naît la possibilité de
contempler le monde et l’histoire,
dans leurs dimensions les plus
quotidiennes et prosaïques, comme



lieu de la rencontre avec Dieu,
comme tâche filiale confiée à
l’homme par le Père dans le Christ. À
la lumière de la Trinité, le chrétien
peut se reconnaître comme « associé
» de Dieu, comme héritier dans le
Christ de toute chose, en collaborant
avec lui pour tout ramener au Père,
dans une profonde reconnaissance
pour son don : lui-même est tout
entier reconnaissance. Voilà le cœur
de toute messe, l’acte eucharistique
le plus authentique, par
l’intermédiaire duquel la création
renoue avec ses origines, avec la
Trinité.

Marie et la Trinité

Un jour saint Josémaria faisait cette
confidence : « J’essaie d’arriver à la
Trinité du Ciel par cette autre trinité
de la terre : Jésus, Marie et Joseph. Ils
sont pour ainsi dire plus accessibles »
[14]. L’amour des trois personnes de
la Sainte Famille et leurs relations de



don réciproque le guidaient dans sa
contemplation de la Très Sainte
Trinité, en remontant le fleuve en
quête de ses sources, en partant des
amours pour aller jusqu’à l’Amour
des amours.

Sainte Marie est celle qui a le mieux
réalisé ce retour à Dieu, cette
restitution dans le Christ du monde à
la Trinité. L’existence de Marie est
trinitaire ; elle est complètement
transfigurée par l’amour. Marie
reçoit son être et le remet de
nouveau au Père dans le Christ grâce
à l’Esprit Saint, qui est l’Amour et qui
l’a couverte de son ombre (cf. Lc 1,
35). Marie est une créature. Marie est
une femme de Palestine, mais tout en
elle est imprégné de l’amour qui
constitue la relation éternelle entre
le Père et le Fils. Ainsi, elle est Reine
de la création et de l’histoire : tout a
été confié à son Cœur immaculé,
parce que personne ne connaît le
monde mieux qu’elle, personne ne le



transforme mieux qu’elle, à travers
son dialogue intime et confiant avec
chacune des Personnes de la Trinité.
Avec elle, nous pouvons vivre « au
sein de la Trinité […], pénétrer dans
le Père et y découvrir de nouvelles
dimensions qui illuminent les
situations concrètes et les changent
»[15], qui permettent de « faire du
Christ le cœur du monde ».

Giulio Maspero

[1]. Benoît XVI, Litt. enc. Spe Salvi (30
novembre 2007), n° 12.

[2]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion familiale, 14 juin 1974
(Catequesis en América, 1974, vol. I,
p. 449).

[3]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion familiale, 9 février



1975 (Catequesis en América, 1975,
vol. III, p. 75).

[4]. Ibid.

[5]. Pape François, Exhor. ap. 
Evangelii Gaudium (24 novembre
2013), n° 169.

[6]. Chemin, n° 417. Cf. commentaire
dans l’édition historico-critique.

[7]. Quand le Christ passe, n° 85.

[8]. Saint Augustin, De Trinitate, 8. 10.
14.

[9]. Pape François, Audience, 27
novembre 2013.

[10]. Jean Daniélou, La Trinità e il
mistero delle’existenza, Queriniana,
Brescia 1989, p. 44.

[11]. Cf. Pape François, Exhort. ap. 
Amoris Lætitia (19 mars 2016), n° 63.
Cf. saint Jean Paul II, Angélus, 7 juin
1998.



[12]. Pape François, Amoris Lætitia,
n° 11.

[13]. Telle est la version italienne de
la troisième antienne des vêpres en
la férie II de la IVème semaine du
Temps Ordinaire.

[14]. Saint Josémaria, « Consummati
in unum ! », dans En diálogo con el
Señor, édition historico-critique,
Rialp, Madrid 2017, p. 422.

[15]. Pape François, Evangelii
Gaudium, n° 283.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/ce-courant-
trinitaire-damour/ (07/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/ce-courant-trinitaire-damour/
https://opusdei.org/fr-lu/article/ce-courant-trinitaire-damour/
https://opusdei.org/fr-lu/article/ce-courant-trinitaire-damour/

	Ce courant trinitaire d’Amour

