
opusdei.org

Article du cardinal
Ratzinger

Le cardinal Ratzinger, alors
préfet de la Congrégation pour
la doctrine de la Foi, a écrit cet
article sur l’esprit diffusé par
saint Josémaria, et sur la
personnalité du fondateur.
(Publié dans l'Osservatore
Romano, le 6 octobre 2002)

03/03/2006

J’ai toujours été frappé par
l’interprétation que Josémaria
Escriva donnait au nom Opus Dei,
une interprétation que nous



pourrions définir de biographique et
qui nous permet de comprendre la
physionomie spirituelle du
fondateur. Escriva savait qu’il devait
fonder quelque chose, mais il savait
aussi très bien que ce quelque chose
n’était pas son œuvre, qu’il n’avait
rien inventé, que simplement le
Seigneur s’était servi de lui. Ce n’était
donc pas son œuvre, mais l’Opus Dei.
Il était seulement un instrument avec
lequel Dieu aurait agi.

En considérant ce fait, me sont
venues à l’esprit les paroles du
Seigneur rapportées dans l’Évangile
de saint Jean (5, 17) : « Mon Père agit
toujours. » Ce sont des paroles dites
par Jésus au cours d’une discussion
avec quelques spécialistes en religion
qui ne voulaient pas reconnaître que
Dieu peut agir même le jour du
sabbat. C’est un débat toujours
ouvert aujourd’hui, d’une certaine
façon, par les hommes — même
chrétiens — de notre époque. Il y en



a qui pensent qu’après la création,
Dieu se serait « retiré », et
dorénavant n’aurait plus aucun
intérêt pour nos affaires de tous les
jours. Suivant cette façon de penser,
Dieu ne pourrait plus entrer au sein
de notre vie quotidienne. Mais dans
les paroles de Jésus nous en avons le
démenti. Un homme ouvert à la
présence de Dieu s’aperçoit que Dieu
agit toujours, et agit même
aujourd’hui : nous devons donc le
laisser entrer et le laisser agir. Et
c’est ainsi que naissent les choses qui
donnent un avenir et renouvellent
l’humanité.

Tout cela nous aide à comprendre
pourquoi Josémaria Escriva ne se
considérait nullement « fondateur »,
mais seulement une personne qui
veut accomplir la volonté de Dieu,
seconder l’action, l’œuvre —
précisément — de Dieu. C’est dans ce
sens que le théocentrisme d’Escriva
de Balaguer, cohérent avec les



paroles de Jésus, équivaut à dire que
Dieu ne s’est pas retiré du monde,
qu’il agit aujourd’hui et que nous
devons seulement nous mettre à sa
disposition, être disponibles,
capables de réagir à son appel. C’est
à mon avis un message de très
grande importance. C’est un message
qui conduit à dépasser ce qui peut
être considéré comme la grande
tentation de notre temps : la
prétention qu’après le Big Bang Dieu
s’est retiré de l’histoire. L’action de
Dieu ne s’est pas « arrêtée » au
moment du Big Bang, mais elle
continue au cours du temps aussi
bien dans le monde de la nature que
dans celui des hommes

Le fondateur de l’Œuvre disait donc :
Ce n’est pas moi qui ai inventé quoi
que ce soit ; c’est un Autre qui agit et
je ne suis qu’un instrument prêt à
servir. Ainsi, ce nom, toute la réalité
que nous appelons Opus Dei, est
profondément lié à la vie intérieure



du fondateur, lequel, tout en restant
très discret sur cet aspect, nous fait
comprendre qu’il était en dialogue
permanent, en contact réel avec
Celui qui nous a créés et agit à
travers nous et avec nous. Le livre de
l’Exode dit de Moïse (33, 11) que Dieu
lui parlait « face à face, comme un
homme parle à son ami ». Il me
semble que, même si le voile de la
discrétion nous cache beaucoup de
détails, de ces petites allusions nous
pouvons malgré tout tirer qu’il est
possible d’appliquer parfaitement à
Josémaria Escriva ce parler « comme
un homme parle à son ami » qui
ouvre les portes du monde afin que
Dieu puisse se rendre présent, agir et
tout transformer.

C’est sous cet éclairage que se
comprend même mieux ce que
signifie sainteté et vocation
universelle à la sainteté. En
connaissant un peu l’histoire des
saints, en sachant que dans les



procès de canonisation est cherchée
la vertu « héroïque », nous avons
presque inévitablement une
conception erronée de la sainteté : «
Ça n’est pas pour moi », sommes-
nous tentés de penser, « parce que je
ne me sens pas capable de vivre les
vertus héroïques : c’est un idéal trop
élevé pour moi. » La sainteté devient
alors une chose réservée à quelques
« grands », dont nous voyons les
portraits sur les autels, et qui sont
différents de nous pêcheurs
courants. Mais c’est une fausse
conception de la sainteté, une
perception erronée qui a été corrigée
— et cela me semble le point central
— précisément par Josémaria
Escriva.

Vertu héroïque ne veut pas dire que
le saint fait une sorte de «
gymnastique » de sainteté, quelque
chose que les personnes normales ne
réussissent pas à faire. Cela veut
dire, au contraire, que dans la vie



d’un homme se révèle la présence de
Dieu ; elle se révèle dans ce que
l’homme par lui-même et pour lui-
même ne pouvait faire. Peut être ne
s’agit-il au fond que d’un problème
de terminologie, d’une mauvaise
interprétation de l’adjectif « héroïque
». Vertu héroïque ne signifie pas à
proprement parler que quelqu’un a
fait par lui-même de grandes choses,
mais que dans sa vie apparaissent
des actes qu’il n’a pas accomplis lui-
même, mais qui se sont réalisés
parce qu’il a été transparent et
disponible à l’action de Dieu. Dit
autrement, être saint ça n’est rien
d’autre que parler avec Dieu comme
un ami parle à son ami. C’est cela la
sainteté.

Être saint n’implique pas d’être
supérieur aux autres ; le saint peut
même être très faible, et avoir
commis plein d’erreurs dans sa vie.
La sainteté est ce contact profond
avec Dieu, c’est se faire son ami :



c’est laisser agir l’Autre, l’Unique qui
puisse réellement rendre le monde
bon et heureux. Par conséquent, si
Josémaria Escriva parle de l’appel
pour tous à devenir saints, il me
semble qu’au fond il s’attache à sa
propre expérience personnelle, de ne
pas avoir fait de lui-même des choses
incroyables, mais d’avoir laissé Dieu
agir. Et est alors né un renouveau,
une force de bien dans le monde,
même si toutes les faiblesses
humaines resteront toujours
présentes. Nous sommes tous
réellement capables, tous appelés à
cette amitié avec Dieu, à ne pas
lâcher les mains de Dieu, à ne pas
cesser d’aller et de revenir au
Seigneur, en parlant avec lui comme
nous parlons à un ami, sachant bien
que le Seigneur est effectivement le
vrai ami de tous, même de ceux qui
ne peuvent par eux-mêmes faire de
grandes choses.



Tout cela m’a fait mieux comprendre
la physionomie de l’Opus Dei, ce lien
surprenant entre une fidélité absolue
à la tradition de l’Église, à sa foi, avec
une simplicité désarmante, et
l’ouverture inconditionnelle à tous
les défis de ce monde, que ce soit
dans le milieu académique, ou dans
le monde du travail, ou dans le
domaine de l’économie, etc.. Celui
qui possède ce lien avec Dieu, qui a
ce dialogue ininterrompu peut oser
répondre à ce défi, et n’a plus peur,
parce que celui qui se trouve entre
les mains de Dieu finit toujours par
tomber dans les mains de Dieu. C’est
ainsi que disparaît la peur et que
naît, en revanche, le courage de
répondre au monde d’aujourd’hui.

Transcription d'une intervention orale
publiée dans le supplément spécial de
"l'Osservatore Romano" réalisé à
l'occasion de la canonisation de
Josémaria Escriva.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/article-du-
cardinal-ratzinger/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/article-du-cardinal-ratzinger/
https://opusdei.org/fr-lu/article/article-du-cardinal-ratzinger/
https://opusdei.org/fr-lu/article/article-du-cardinal-ratzinger/

	Article du cardinal Ratzinger

