
opusdei.org

À propos de
l’adhésion au
Concile Vatican II

Mgr Fernando Ocariz, vicaire
général de la Prélature de
l'Opus Dei, a publié cet article
dans l'Osservatore Romano,
alors que l'Eglise se prépare à
fêter les 50 ans de la
convocation du Concile par le
bienheureux Jean XXIII

05/12/2011

A l’occasion du 50e anniversaire de
sa convocation



L’approche du cinquantième
anniversaire de la convocation du
Concile Vatican II (25 décembre 1961)
invite à une célébration, mais aussi à
une nouvelle réflexion sur la
réception et l’application des
documents conciliaires. Outre les
aspects plus directement pratiques
de cette réception et application,
avec leurs lumières et leurs ombres,
il semble opportun de rappeler
également la nature de l’adhésion
intellectuelle qui est due aux
enseignements du Concile. Bien qu’il
s’agisse d’une doctrine fort connue et
dotée d’une abondante bibliographie,
il n’est pas superflu de la rappeler à
grands traits, étant donné la
persistance des interrogations
posées, même dans l’opinion
publique, sur la continuité de
certains enseignements conciliaires
avec les enseignements précédents
du Magistère de l’Église.



Tout d’abord, il ne semble pas inutile
de rappeler que la visée pastorale du
Concile ne signifie pas qu’il n’est pas
doctrinal. Les perspectives pastorales
se fondent, en effet, sur la doctrine,
et il ne peut en être autrement. Mais
il importe surtout de répéter que la
doctrine est ordonnée au salut, et son
enseignement partie intégrante de la
pastorale. En outre, dans les
documents conciliaires, il est évident
qu’il existe de nombreux
enseignements de nature purement
doctrinale : sur la Révélation divine,
sur l’Église, etc. Comme l’écrivit le
bienheureux Jean Paul II : « Avec
l’aide de Dieu, les Pères conciliaires
ont pu élaborer, au long de quatre
années de travail, un ensemble
considérable d’exposés doctrinaux et
de directives pastorales offerts à
toute l’Église » (Constitution
apostolique Fidei depositum, 11.X.
1992, Introduction).

L’adhésion due au Magistère



Le Concile Vatican II n’a défini aucun
dogme, au sens où il n’a proposé
aucune doctrine au moyen d’un acte
définitif. Toutefois, le fait qu’un acte
du Magistère de l’Église ne soit pas
garanti par le charisme de
l’infaillibilité ne signifie pas qu’il
puisse être considéré comme «
faillible », au sens où il transmettrait
une « doctrine provisoire » ou encore
des « opinions autorisées ». Toute
expression du Magistère authentique
doit être accueillie pour ce qu’elle est
véritablement : un enseignement
donné par des pasteurs qui, dans la
succession apostolique, parlent avec
un « charisme de vérité » (Dei
Verbum, n° 8), « pourvus de l’autorité
du Christ » (Lumen gentium, n° 25), «
sous la lumière du Saint-Esprit
» (ibid.).

Ce charisme, cette autorité et cette
lumière furent certainement
présents au Concile Vatican II.
Refuser cela à l’ensemble de



l’épiscopat réuni cum Petro et sub
Petro pour apporter un
enseignement à l’Église universelle,
ce serait nier une partie de l’essence
même de l’Église (cf. Congrégation
pour la Doctrine de la Foi,
Déclaration Mysterium Ecclesiae,
24.VI.1973, nn° 2-5).

Naturellement, les affirmations
contenues dans les documents
conciliaires n’ont pas toutes la même
valeur doctrinale et ne requièrent
donc pas toutes le même degré
d’adhésion. Les divers degrés
d’adhésion aux doctrines proposées
par le Magistère ont été rappelés par
Vatican II, au n° 25 de la Constitution
Lumen gentium, puis résumés dans
les trois paragraphes ajoutés au
Symbole de Nicée-Constantinople
dans la formule de la Professio fidei,
publiée en 1989 par la Congrégation
pour la Doctrine de la Foi avec
l’approbation de Jean Paul II.



Les affirmations du Concile Vatican II
qui rappellent des vérités de foi
requièrent évidemment l’adhésion
de la foi théologale, non pas parce
qu’elles ont été enseignées par ce
Concile, mais parce qu’elles avaient
déjà été enseignées de façon
infaillible comme telles par l’Église,
soit en vertu d’une décision
solennelle, soit par le Magistère
ordinaire et universel. Le même
assentiment plein et définitif est
requis pour les autres doctrines
rappelées par le Concile Vatican II et
déjà proposées par un acte définitif
lors de précédentes interventions
magistérielles.

Les autres enseignements doctrinaux
du Concile requièrent des fidèles le
degré d’adhésion appelé «
assentiment religieux de la volonté et
de l’intelligence ». Il s’agit d’un
assentiment « religieux », qui n’est
donc pas fondé sur des motivations
purement rationnelles. Cette



adhésion ne se présente pas comme
un acte de foi, mais plutôt
d’obéissance ; elle n’est pas
simplement disciplinaire, mais
enracinée dans la confiance en
l’assistance divine au Magistère, et
donc « dans la logique et sous la
mouvance de l’obéissance de la foi
» (Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, Instruction Donum veritatis,
24.V.1990, n° 23). Cette obéissance au
Magistère de l’Église ne constitue pas
une limite imposée à la liberté, mais
elle est, au contraire, source de
liberté. Les paroles du Christ « qui
vous écoute m’écoute » (Lc 10, 16)
sont également adressées aux
successeurs des Apôtres ; écouter le
Christ signifie recevoir en soi la
vérité qui libère (cf. Jn 8, 32).

Dans les documents magistériels, il
peut y avoir également – comme c’est
effectivement le cas dans le Concile
Vatican II – des éléments non
spécifiquement doctrinaux, de



nature plus ou moins
circonstancielle (descriptions de
l’état de la société, suggestions,
exhortations, etc.). Ces éléments
doivent être accueillis avec respect et
gratitude, mais ne requièrent pas
une adhésion intellectuelle au sens
propre (cf. Instruction Donum
veritatis, nn° 24-31).

L’interprétation des
enseignements

L’unité de l’Église et l’unité dans la
foi sont inséparables, ce qui implique
également l’unité du Magistère de
l’Église en tout temps, en tant
qu’interprète authentique de la
Révélation divine transmise par la
Sainte Écriture et par la Tradition.
Cela signifie, entre autres, qu’une
caractéristique essentielle du
Magistère est sa continuité et son
homogénéité dans le temps.
Continuité ne signifie pas absence de
développement ; tout au long des



siècles, l’Église progresse dans la
connaissance, l’approfondissement et
l’enseignement magistériel de la foi
et de la morale catholique qui en
découle.

Au Concile Vatican II, il y eut diverses
nouveautés d’ordre doctrinal sur le
caractère sacramentel de l’épiscopat,
la collégialité épiscopale, la liberté
religieuse, etc. Bien que l’assentiment
religieux de la volonté et de
l’intelligence soit requis face à des
nouveautés dans des matières
relatives à la foi et à la morale qui ne
sont pas proposées au moyen d’un
acte définitif, certaines d’entre elles
ont été et sont encore l’objet de
controverses en ce qui concerne leur
continuité avec le Magistère
précédent, c’est-à-dire leur
compatibilité avec la Tradition. Face
aux difficultés qui peuvent
apparaître pour comprendre la
continuité de certains enseignements
conciliaires avec la Tradition,



l’attitude catholique, compte tenu de
l’unité du Magistère, consiste à
chercher une interprétation unitaire,
dans laquelle les textes du Concile
Vatican II et les documents
magistériels précédents s’éclairent
mutuellement. Le Concile Vatican II
doit non seulement être interprété à
la lumière des documents
magistériels précédents, mais
certains de ces derniers sont
également mieux compris à la
lumière de Vatican II. Cela n’a rien de
nouveau dans l’histoire de l’Église.
Qu’on se rappelle, par exemple, que
des notions importantes pour la
formulation de la foi trinitaire et
christologique utilisées au premier
Concile de Nicée (hypóstasis, ousía)
virent leur signification profonde
précisée par les Conciles postérieurs.

L’interprétation des nouveautés
enseignées par le Concile Vatican II
doit donc repousser, comme le dit
Benoît XVI, l’herméneutique de la



discontinuité par rapport à la
Tradition, tandis qu’elle doit affirmer
l’herméneutique de la réforme, du
renouveau dans la continuité
(Discours, 22.XII. 2005). Il s’agit de
nouveautés, au sens où elles
explicitent des aspects nouveaux,
non encore formulés par le
Magistère, mais qui, au plan
doctrinal, ne contredisent pas les
documents magistériels précédents.
Pourtant, dans certains cas – par
exemple la liberté religieuse –, elles
comportent également des
conséquences très diverses quant
aux décisions historiques sur les
applications juridiques et politiques,
étant donné les changements de
situations historiques et sociales. Une
interprétation authentique des textes
conciliaires ne peut être faite que par
le Magistère même de l’Église. C’est
pourquoi le travail théologique
d’interprétation des passages qui,
dans les textes conciliaires, suscitent
des interrogations ou semblent



présenter des difficultés, doit avant
tout tenir compte du sens dans lequel
les interventions successives du
Magistère ont entendu ces passages.
Quoi qu’il en soit, des espaces
légitimes de liberté théologique
demeurent, pour expliquer, d’une
façon ou d’une autre, la non-
contradiction avec la Tradition de
certaines formulations présentes
dans les textes conciliaires et, par
conséquent, pour expliquer la
signification même de certaines
expressions contenues dans ces
passages.

À cet égard enfin, il ne semble pas
superflu de tenir compte du fait que
presque un demi-siècle s’est écoulé
depuis la conclusion du Concile
Vatican II, et qu’au cours de ces
décennies, quatre Pontifes romains
se sont succédé sur la chaire de
Pierre. En examinant le Magistère de
ces Papes et l’adhésion que lui a
donnée l’épiscopat, une éventuelle



situation de difficulté devrait se
changer en une adhésion sereine et
joyeuse au Magistère, interprète
authentique de la doctrine de la foi.
Cela devrait être possible et
souhaitable, même s’il devait
subsister des aspects que la raison ne
saisit pas pleinement, en laissant
toutefois la place à des espaces
légitimes de liberté théologique pour
un travail d’approfondissement
toujours opportun. Comme l’a
récemment écrit Benoît XVI, « les
contenus essentiels qui depuis des
siècles constituent le patrimoine de
tous les croyants ont besoin d’être
confirmés, compris et approfondis de
manière toujours nouvelle afin de
donner un témoignage cohérent dans
des conditions historiques
différentes du passé » (Benoît XVI,
Motu proprio Porta fidei, n° 4).

Mgr Fernando Ocáriz



Fernando Ocáriz //
L'Osservatore Romano

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/a-propos-de-
ladhesion-au-concile-vatican-ii/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/a-propos-de-ladhesion-au-concile-vatican-ii/
https://opusdei.org/fr-lu/article/a-propos-de-ladhesion-au-concile-vatican-ii/
https://opusdei.org/fr-lu/article/a-propos-de-ladhesion-au-concile-vatican-ii/

	À propos de l’adhésion au Concile Vatican II

