
opusdei.org

Thème 8. Dominer la
création. Le travail.
L'écologie

Dieu donne à l'homme la
souveraineté sur le monde et
lui ordonne de l'exercer. La
protection de l'environnement
est une obligation morale qui
incombe à chaque individu et à
l'ensemble de l'humanité.
L'écologie est l'un des domaines
dans lesquels le dialogue entre
les chrétiens et les fidèles
d'autres religions est
particulièrement important
afin d'établir une collaboration.



08/10/2022

1. Dieu donne à l'homme la
capacité de dominer la création
matérielle.

Selon le récit de la Genèse, Dieu crée
l'homme et la femme et les appelle à
participer à l'exécution de son plan
pour la création. Cet appel se
manifeste dans le fait que Dieu
donne à l'homme la souveraineté sur
le monde et lui ordonne de l'exercer.

L'octroi de cette mission s'exprime
notamment dans trois textes de la 
Genèse :

« Dieu dit : "Faisons l’homme à notre
image, selon notre ressemblance.
Qu’il soit le maître des poissons de la
mer, des oiseaux du ciel, des
bestiaux, de toutes les bêtes
sauvages, et de toutes les bestioles



qui vont et viennent sur la terre" (Gn
1, 26) ».

« Dieu les bénit et leur dit : "Soyez
féconds et multipliez-vous,
remplissez la terre et soumettez-la.
Soyez les maîtres des poissons de la
mer, des oiseaux du ciel, et de tous
les animaux qui vont et viennent sur
la terre." (Gn 1, 28) ».

« Le Seigneur Dieu prit l’homme et le
conduisit dans le jardin d’Éden pour
qu’il le travaille et le garde » (Gn
2,15).

Dieu accorde aux hommes le pouvoir
de participer intelligemment et
librement au perfectionnement de
l'harmonie de la création pour leur
propre bien et celui de leurs
semblables[1] : il en fait ses
collaborateurs.

Le plan divin originel était que
l'homme, vivant en harmonie avec
Dieu, avec les autres et avec le



monde[2], oriente non seulement sa
personne mais aussi l'univers entier
vers le Créateur, afin que la création
rende gloire à Dieu à travers
l'homme[3].

« La création est faite en vue du
Sabbat et donc du culte et de
l’adoration de Dieu. Le culte est
inscrit dans l’ordre de la création (cf.
Gn 1, 14) »[4].

La domination, qui s'étend à
l'ensemble du monde visible, à toutes
les ressources que la terre contient et
que l'homme peut découvrir par son
activité[5], est accordée à tous les
hommes et à tous les peuples. On
peut en tirer les conséquences
suivantes :

a) La propriété absolue de la terre
appartient à Dieu : « Au Seigneur, le
monde et sa richesse, la terre et tous
ses habitants ! » (Ps 24,1)[6]. L'homme
doit se considérer seul comme
l'intendant d'un bien.



b) La nature n'est pas quelque chose
qui n'a pas de propriétaire, mais elle
est le patrimoine de l'humanité. Par
conséquent, son utilisation doit se
faire au bénéfice de tous[7].

c) L'homme « ne doit jamais tenir les
choses qu’il possède légitimement
comme n’appartenant qu’à lui, mais
les regarder aussi comme
communes : en ce sens qu’elles
puissent profiter non seulement à
lui, mais aussi aux autres »[8].

2. L'image de Dieu dans l'homme,
le fondement de sa domination sur
la création

L'homme, dans sa dimension
corporelle, a une certaine affinité
avec les autres créatures. Mais dans
sa dimension spirituelle, il a une
véritable affinité avec Dieu, car il est
créé à son image et à sa
ressemblance, et il est promis à
l'immortalité.



L'image de Dieu en l'homme est le
fondement de son pouvoir sur la
création :

« L'homme est l'image de Dieu
notamment par le mandat qu'il a
reçu de son Créateur de soumettre,
de dominer la terre. En
accomplissant ce mandat, l'homme,
tout être humain, reflète l'action
même du Créateur de l'univers »[9].

Le statut de l'homme en tant
qu'image de Dieu lui indique
également comment exercer sa
domination : il doit subordonner sa
possession, sa domination et son
utilisation des choses à la
ressemblance divine et à sa vocation
à l'immortalité[10].

« La tâche est évidemment de «
dominer » sur les autres créatures,
de « cultiver le jardin » ; elle doit être
accomplie dans le cadre de 
l'obéissance à la loi divine et donc
dans le respect de l'image reçue, clair



fondement du pouvoir de
domination qui lui est reconnu en
relation avec son perfectionnement
(cf. Gn 1, 26-30 ; 2, 15-16 ; Sg 9, 2-3)
»[11].

En tant qu'image de Dieu, l'homme
participe à sa Sagesse et à sa
Souveraineté sur le monde[12]. Et c'est
précisément pour cette raison qu'il
doit s’approcher de la terre avec la
même attitude que le Créateur qui
n'est pas seulement Toute Puissance
mais aussi Providence aimante. Par
conséquent, l'homme doit agir sur
terre « avec justice et sainteté (...)
avec droiture [dans ses] jugements
» (Sg 9,3), avec sagesse et amour[13], «
comme son "maître" et son "gardien"
intelligent et noble, et non comme
son "exploiteur" et son "destructeur"
sans aucun ménagement »[14]. Ainsi, à
travers l'homme, la providence de
Dieu sur le monde est rendue visible
et efficace.



L'homme reçoit la mission sur le
monde pour le perfectionner, non le
détruire ; pour le transformer non
pas en chaos « mais en une belle
demeure où tout est respecté »[15].
Cette capacité de l'homme n'est pas
un pouvoir absolu qui n'appartient
qu'à Dieu, et encore moins un
pouvoir despotique pour « user et
abuser » ou disposer des choses
comme bon lui semble[16].

« Assurément, l'homme a reçu de
Dieu la tâche de "dominer" les choses
créées et de "cultiver le jardin" du
monde ; mais cette tâche, l'homme
doit s'en acquitter dans le respect de
l'image divine qu'il a reçue, et donc
avec intelligence et amour : il doit se
sentir responsable des dons que Dieu
lui a prodigués et lui prodigue sans
cesse »[17].

La fonction sur le monde trouve une
expression adéquate dans le concept
d'administration[18]. L'homme reçoit



le don de la nature visible afin de
l'administrer pour sa propre
perfection et celle de ses
semblables[19].

3. Travailler dans le cadre du plan
de Dieu

Le commandement sur le monde, de
cultiver et de prendre soin de la
terre, est exécuté par le travail. Cela
n'est donc pas imposé à l'homme
comme une conséquence du péché
originel, mais fait partie du plan de
Dieu depuis le début :

« Dès le début de la Création,
l’homme a dû travailler. Ce n’est pas
moi qui l’invente. Il suffit d’ouvrir la
sainte Bible. Dès les premières pages
– avant même que le péché ne fasse
son apparition dans l’humanité et, en
conséquence de cette offense, la
mort, les souffrances et les misères
(cf Rm 5, 12) –, on peut y lire que
Dieu fit Adam avec la glaise du sol et
créa, pour lui et pour sa



descendance, ce monde si beau ut
operaretur et custodiret illum (Gn 2,
15) pour qu’il le travaillât et en fût le
gardien.

« Nous devons donc être pleinement
convaincus que le travail est une
réalité magnifique, qui s’impose à
nous comme une loi inexorable à
laquelle nous sommes tous soumis
d’une manière ou d’une autre, bien
que certains prétendent s’en
exempter. Retenez bien ceci : cette
obligation n’est pas née comme une
séquelle du péché originel ; il ne
s’agit pas davantage d’une trouvaille
des temps modernes. C’est un moyen
nécessaire que Dieu nous confie sur
cette terre, en allongeant la durée de
notre vie, et aussi en nous associant à
son pouvoir créateur, afin que nous
gagnions notre nourriture tout en
récoltant du grain pour la vie
éternelle (Jn 4, 36) ; l’homme est né
pour travailler, comme les oiseaux
pour voler (Jb 5,7) »[20].



Lorsque l'homme, « par le travail de
ses mains ou à l'aide de moyens
techniques, cultive la terre pour
qu'elle porte du fruit et devienne une
demeure digne de toute la famille
humaine »[21], il assure en même
temps sa subsistance et celle de sa
famille, il rend service à la société, il
coopère personnellement avec Dieu
pour que son œuvre se développe et
s'achève, pour que ses desseins
s'accomplissent dans l'histoire, et il
se perfectionne ainsi lui-même[22].

La dimension sociale de la personne
signifie que nous sommes
nécessairement interconnectés et
que nous avons donc besoin les uns
des autres. Dans un certain sens,
cette réalité est l'expression du fait
d'être l'image de Dieu, une
communauté de personnes qui
échangent le plus grand bien. De
même, par le travail et le service,
l'homme rend présente la sollicitude
de Dieu pour chaque personne et



reçoit également la sollicitude de
Dieu par le travail et le service des
autres.

4. L'écologie. La domination de
l'homme et la valeur de la nature

Le terme « écologie » (du grec oikía :
maison) s'applique avant tout à la 
relation de l'homme avec la nature.

Au cours des dernières décennies,
l'enseignement de l'Église sur la
question écologique a été très
abondant[23]. Sans entrer dans des
solutions concrètes, qui ne relèvent
pas de sa compétence, elle propose
des orientations importantes qui
constituent un guide indispensable
pour la relation de la personne avec
le monde.

La nature au service de la personne
humaine

La nature a une valeur objective,
mais pas une valeur absolue. Le don



de la terre a été fait à l'homme pour
servir l'homme, et uni à lui, pour
glorifier Dieu.

De cette façon la nature participe à la
vocation de service qui est également
celle de l’homme[24].

« Toute forme de vie doit être
respectée, soignée et vraiment aimée
en tant que création du même
Seigneur Dieu qui a créé tout ce qui
est "bon". Mais c'est précisément la
valeur particulière de la vie humaine
qui nous conseille, et même nous
oblige, à examiner attentivement la
manière dont nous utilisons les
autres espèces créées »[25].

Par conséquent, pour sauvegarder la
nature, « le point déterminant est la
tenue morale de la société dans son
ensemble – affirme Benoît XVI –. Si le
droit à la vie et à la mort naturelle
n’est pas respecté, si la conception, la
gestation et la naissance de l’homme
sont rendues artificielles, si des



embryons humains sont sacrifiés
pour la recherche, la conscience
commune finit par perdre le concept
d’écologie humaine et, avec lui, celui
d’écologie environnementale. Exiger
des nouvelles générations le respect
du milieu naturel devient une
contradiction, quand l’éducation et
les lois ne les aident pas à se
respecter elles-mêmes »[26].

La vie des autres êtres est également
d'une grande valeur, mais ce n'est
pas une valeur opposée à celle de la
personne humaine ; au contraire, la
valeur de la vie animale et végétale
acquiert toute sa signification si elle
est placée en relation avec la vie de
la personne humaine. François attire
l'attention sur l'incohérence évidente
de l'opposition entre ces deux
valeurs :

« Parfois on observe une obsession
pour nier toute prééminence à la
personne humaine, et il se mène une



lutte en faveur d’autres espèces que
nous n’engageons pas pour défendre
l’égale dignité entre les êtres
humains »[27]. « Le sentiment d’union
intime avec les autres êtres de la
nature ne peut pas être réel si en
même temps il n’y a pas dans le cœur
de la tendresse, de la compassion et
de la préoccupation pour les autres
êtres humains »[28].

Respect de la nature

« L'intervention humaine n'est pas 
créatrice ; elle s’appuie déjà sur une
nature matérielle qui, comme elle, a
son origine en Dieu Créateur et dont
l'homme a été constitué le noble et
sage gardien »[29].

La nature n'est pas l'œuvre de
l'homme, mais de Dieu ; sa valeur
n'est pas ce que l'homme veut lui
donner, mais devient sa mesure ; elle
est à son service, non pas au service
de ses caprices mais au service de sa
perfection en tant que personne ; elle



a sa propre physionomie et son
propre destin donnés préalablement
par Dieu[30].

Cela implique que, dans l'action de
l'homme sur le monde, celui-ci « ne
doit pas utiliser la nature contre son
propre bien, le bien de ses voisins et
le bien des générations futures. Par
conséquent, le concept et la pratique
du développement comportent une
dimension morale qui doit être
respectée dans tous les cas »[31].

Donc la loi qui doit régir le rapport
de l'homme au monde n'est pas la loi
de l'utilité, celle qu’établit la raison
exclusivement à des fins
économiques, en considérant la
nature uniquement comme un
matériau disponible.

La nécessité de se convertir et de
prendre soin de la nature

L'éducation à la responsabilité
écologique, c'est-à-dire à la



responsabilité envers soi-même,
envers les autres et envers
l'environnement, doit donc avoir
pour premier objectif la conversion,
le changement intérieur de la
personne[32].

Le pape François regrette que «
certains chrétiens, engagés et qui
prient, ont l’habitude de se moquer
des préoccupations pour
l’environnement, avec l’excuse du
réalisme et du pragmatisme. D’autres
sont passifs, ils ne se décident pas à
changer leurs habitudes et ils
deviennent incohérents. Ils ont donc
besoin d’une conversion écologique,
qui implique de laisser jaillir toutes
les conséquences de leur rencontre
avec Jésus-Christ sur les relations
avec le monde qui les entoure. Vivre
la vocation de protecteurs de l’œuvre
de Dieu est une part essentielle d’une
existence vertueuse ; cela n’est pas
quelque chose d’optionnel ni un



aspect secondaire dans l’expérience
chrétienne »[33].

Cela implique une nouvelle façon
d'agir par rapport aux autres et à la
nature, en dépassant les attitudes et
les modes de vie motivés par
l'égoïsme, qui sont à l'origine de
l'épuisement des ressources
naturelles[34]. La protection de
l'environnement sera effectivement
considérée comme une obligation
morale incombant à chaque individu
et à l'ensemble de l'humanité. Elle ne
sera pas seulement considérée
comme une question de
préoccupation pour la nature, mais
aussi comme la responsabilité de
chacun pour le bien commun et le
projet de Dieu[35].

L'obligation de contribuer à
l'assainissement de l'environnement
concerne tout le monde. « Avec plus
de raisons encore ceux qui croient en
Dieu Créateur, et qui sont donc



convaincus de l'existence d'un ordre
bien défini et volontaire dans le
monde, se sentent appelés à
s'intéresser à ce problème. Les
chrétiens, notamment, savent que
leurs devoirs à l’intérieur de la
création et leurs devoirs à l’égard de
la nature et du Créateur font partie
intégrante de leur foi »[36].

Dans le domaine concret des
relations de l'homme avec le monde,
les chrétiens ont également un rôle à
jouer dans la diffusion des valeurs
morales et la contribution à
l'éducation à la conscience
écologique[37].

Précisément en raison de son
caractère global, l'écologie est l'un
des domaines dans lesquels le
dialogue entre les chrétiens et les
adeptes d'autres religions est
particulièrement important afin
d'établir un partenariat[38].



Bibliographie de base

- Concile Vatican II, Gaudium et spes,
7/12/1965, nos 34, 36, 37, 57 et 69

- Catéchisme de l'Église catholique, nos

279-314 et 337-349

- ID., n° 2415-2418

- Conseil pontifical Justice et Paix, 
Compendium de la doctrine sociale de
l'Église, Cité du Vatican, 2005, nos

451-487

Bibliographie recommandée

- pape François, Laudato si', 24 mai
2015

- Benoît XVI, Caritas in veritate, 29
juin 2009, n° 51

- Saint Jean-Paul II, Centesimus
annus, 30 décembre 1991, nos 37-39

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_cons_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P1A.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P86.HTM
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_fr.html#LAmour%20trinitaire,%20origine%20et%20fin%20de%20la%20personne%20humaine
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html


- Saint Josémaria Escrivá, Travail de
Dieu, dans Amis de Dieu, nos 55-72

- Guillaume Derville, Citoyens sur la
terre comme au ciel ? Une approche
de ‘Laudato Si’ et du message de
Josémaria Escriva, Laurier, 2015.

[1] Cf. Catéchisme de l'Église
catholique, no 307.

[2] Cf. Saint Jean Paul II, Audience
générale 17 janvier 2001, no 1.

[3] Cf. Gaudium et spes, no 34. « La
création... est appelée à s'unir à
l'homme pour glorifier Dieu (cf. Ps
148 et 96) » (Saint Jean-Paul II, 
Message 8-XII-1989, no 16). La gloire
que la nature rend au Créateur est
exprimée de manière admirable
dans le Cantique des trois jeunes
gens (Dn 3, 52-90).

https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-4.htm
https://fr.escrivaworks.org/book/amis_de_dieu-chapitre-4.htm


[4] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 347.

[5] Cf. Saint Jean-Paul II, Evangelium
vitae, 25-III-1995, no 42.

[6] Voir aussi Jos 22, 19 ; Os 9, 3 ; Ps 85,
2 ; Jr 16:18 ; Ez 36:5.

[7] Cf. Saint Paul VI, Message 1-
VI-1972.

[8] Gaudium et Spes, no 69 ; cf.
Catéchisme de l'Église catholique, nos

2402-2404 : « L’environnement est un
bien collectif, patrimoine de toute
l’humanité, sous la responsabilité de
tous. Celui qui s’approprie quelque
chose, c’est seulement pour
l’administrer pour le bien de tous. Si
nous ne le faisons pas, nous
chargeons notre conscience du poids
de nier l’existence des autres
» (François, Laudato si', 24 mai 2015,
no 95).



[9] Saint Jean Paul II, Laborem
exercens, 14-IX-1981, no 4.

[10] Cf. Saint Jean-Paul II, Sollicitudo
rei socialis, 30-XII-1987, no 29.

[11] Sollicitudo rei socialis, no 30.

[12] Cf. Evangelium vitae, no 42.

[13] Cf. Saint Jean Paul II, Message, 8
décembre 1989, no 3.

[14] Saint Jean-Paul II, Redemptor
hominis, 4-III-1979, no 15.

[15] Saint Paul VI, Message 1-VI-1972.

[16] Cf. Sollicitudo rei socialis, no 34 ; 
Catéchisme de l'Église catholique, no

2415.

[17] Saint Jean Paul II, Christifideles
laici, 30 octobre 1988, no 43.

[18] Cf. Saint Jean Paul II, Audience
générale 17 janvier 2001, nos 1-2.



[19] Cf. Sollicitudo rei socialis, no 30; LS,
no 68.

[20] Saint Josémaria Escriva, Amis de
Dieu, no 57 ; cf. Gaudium et Spes, no

34.

[21] Gaudium et Spes, no 57.

[22] Cf. Gaudium et Spes, nos 34 et 57.

[23] Dans la continuité des
enseignements de Paul VI, Jean-Paul
II et Benoît XVI, l'encyclique Laudato
si' de François, déjà mentionnée, se
distingue par son grand impact– pas
seulement dans la sphère catholique
– qui a suscité des initiatives
intéressantes dans le monde entier
en faveur du soin de la personne
humaine et de l'environnement.

[24] « L’interdépendance des créatures
est voulue par Dieu. (…) elles
n’existent qu’en dépendance les unes
des autres, pour se compléter
mutuellement, au service les unes



des autres » (Catéchisme de l'Église
catholique, no 340).

[25] Saint Jean-Paul II, Allocution du 18
mai 1990, no 3. Cf. également Saint
Jean-Paul II, Déclaration de Venise, 10
juin 2002, qui affirme que « le
respect de la création découle du
respect de la vie et de la dignité
humaine ».

[26] Benoît XVI, Caritas in veritate, 29-
VI-2009, no 51.

[27] Laudato si', no 90.

[28] Laudato si', no 91.

[29] Congrégation pour la Doctrine de
la Foi, Instruction Libertatis
conscientia, 22-III-1986, no 34.

[30] Cf. Sollicitudo rei socialis, no 34 ;
Saint Jean-Paul II, Message 8-
XII-1989 ; Saint Jean-Paul II, 
Centesimus annus, 1-V-1991, no 37.



[31] Saint Jean-Paul II, Cf. Allocution 18
mai 1990, no 4. « L’attitude
fondamentale de se transcender, en
rompant avec l’isolement de la
conscience et l’autoréférentialité, est
la racine qui permet toute attention
aux autres et à l’environnement, et
qui fait naître la réaction morale de
prendre en compte l’impact que
chaque action et chaque décision
personnelle provoquent hors de soi-
même » (Laudato si', no 208).

[32] Saint Jean Paul II, Message, 8
décembre 1989, no 13.

[33] Laudato si', no 217.

[34] Cf. Saint Jean Paul II, Ecclesia in
America, 22.1.1999, no 25.

[35] Cf. saint Jean-Paul II, Allocution
18-V-1990, no 4. Les appels du
Magistère à la responsabilité morale
de l'homme en matière d'écologie
sont nombreux : cf. entre autres 
Centesimus annus, no 40 ; Evangelium



vitae, no 42 ; saint Jean-Paul II, 
Ecclesia in America, no 25 ; Allocution
18-VIII-1985, no 2 ; Message 8-
XII-1989, no 15.

[36] Saint Jean Paul, Message 8-
XII-1989, no 15 : cité dans Laudato si',
no 64.

[37] Déclaration de Venise.

[38] Cf. saint Jean-Paul II, Fides et ratio,
14-9-1998, no 104 ; saint Jean-Paul II,
Message 8-XII-1989, no 15 ; Laudato
si', no 7.

Tomás Trigo

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-lu/article/8-dominer-la-
creation-le-travail-lecologie/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/fr-lu/article/8-dominer-la-creation-le-travail-lecologie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/8-dominer-la-creation-le-travail-lecologie/
https://opusdei.org/fr-lu/article/8-dominer-la-creation-le-travail-lecologie/

	Thème 8. Dominer la création. Le travail. L'écologie

