
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la
23ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : Jésus n’est pas
venu pour condamner mais
pour sauver ; reconnaître la
poutre dans notre œil à nous ;
défendre la manière d’être des
autres.

- Jésus n’est pas venu pour
condamner mais pour sauver

- Reconnaître la poutre dans notre
œil à nous



- Défendre la manière d’être des
autres

« MOI qui suis la lumière, je suis
venu dans le monde pour que celui
qui croit en moi ne demeure pas
dans les ténèbres. Si quelqu’un
entend mes paroles et n’y reste pas
fidèle, moi, je ne le juge pas, car je ne
suis pas venu juger le monde, mais le
sauver » (Jn 12, 46-47). Jésus
s’exprime ainsi dans les jours
précédant la Pâque, alors que la
pression de certains Juifs était
devenue insupportable. Les autorités
du peuple, qui l’entourent et le
harcèlent sans ménagement,
critiquent ses moindres paroles,
portent des jugements sur ses
intentions et l’accusent même
lorsqu’il accomplit des miracles. Rien
de ce que Jésus fait ou dit ne les
satisfait. Cependant, contrairement à



cet environnement, le Maître se
souvient qu’il est venu dans le
monde pour sauver, et non pour
condamner ; il tend toujours la main
à ceux qui sont dans le besoin, sans
jugement ni conditions.

Cette attitude de Jésus est attrayante
et passionnante, et dans notre
tentative de laisser le Christ vivre en
nous, il est naturel que nous
recherchions cette même approche
envers tout le monde. Si le Fils de
Dieu lui-même ne regarde pas son
prochain avec l’intention de le juger,
nous avons encore moins de raisons
de le faire. Lorsque nous
condamnons les autres, c’est notre
propre cœur qui tombe dans une
spirale d’égoïsme. Nous pouvons
donc demander à Jésus-Christ de
nous aider à façonner notre intérieur
à son image. « De façon imagée et
plaisante, écrit saint Josémaria, je
vous ai fait remarquer les différentes
impressions que l’on a d’un même



phénomène, selon qu’on le regarde
avec ou sans affection. Et je vous ai
dit, et pardonnez-moi, parce que c’est
très imagé, que de l’enfant qui se
promène avec le doigt dans le nez,
les visiteurs disent : “Comme il est
sale”, tandis que sa mère dit : “Il va
être chercheur !” Regardez vos frères
et sœurs avec amour et vous
arriverez à la conclusion, pleine de
charité, que nous sommes tous des
chercheurs ! » [1]

DANS L’UNE des paraboles de Luc, le
Seigneur propose à ses disciples
l’image suivante : « Qu’as-tu à
regarder la paille dans l’œil de ton
frère, alors que la poutre qui est dans
ton œil à toi, tu ne la remarques pas ?
Comment peux-tu dire à ton frère :
“Frère, laisse-moi enlever la paille
qui est dans ton œil”, alors que toi-
même ne vois pas la poutre qui est



dans le tien ? Hypocrite ! Enlève
d’abord la poutre de ton œil ; alors tu
verras clair pour enlever la paille qui
est dans l’œil de ton frère » (Lc 6,
41-42). Nous avons tous tendance à
juger plus rapidement le
comportement des autres que le
nôtre. Cependant, le Seigneur est
clair et insiste sur ce point : si nous
voulons améliorer notre milieu et les
personnes qui nous entourent, le
moyen en est de nous améliorer
nous-mêmes, de purifier d’abord nos
propres yeux, de nous laisser toucher
par la miséricorde de Dieu.

Saint Cyrille d’Alexandrie
commente : « Pourquoi jugez-vous
alors que le Maître n’a pas encore
jugé ? Si je ne juge pas, dit-il, toi non
plus, tu ne juges pas, toi qui es mon
disciple. Il est possible que vous
soyez coupable de celui que vous
jugez » [2]. Avant d’examiner le
comportement de nos frères et
sœurs, Jésus nous encourage à



regarder sincèrement dans notre
propre cœur. Ce n’est qu’alors, par
humilité personnelle, que nous
pourrons voir plus clairement ce qui
nous entoure. Un examen de
conscience sincère, menant à la
connaissance de soi, est la première
étape avant de corriger quelqu’un.
En découvrant la poutre dans notre
propre œil, il est possible que les
taches dans les yeux des autres
prennent un autre relief ou une
autre dimension : nous sommes
remplis d’espoir parce que nous
savons que celui qui nous regarde est
un Dieu plein de miséricorde.

« Lorsque nous sommes obligés de
corriger ou de réprouver, écrit saint
Augustin, commentant également ce
passage, faisons scrupuleusement
attention à la question suivante : ne
sommes-nous jamais tombés dans la
même faute ? En avons-nous été
guéris ? Même si nous ne l’avons
jamais commise, rappelons-nous que



nous sommes humains et que nous
aurions pu y tomber. Si, en revanche,
nous l’avons commise dans le passé,
rappelons-nous notre fragilité, afin
que la bienveillance nous guide dans
la correction » [3].

JÉSUS demande, encore et encore,
que nous développions « un regard
qui ne s’arrête pas à l’extérieur, mais
qui aille jusqu’au cœur » [4]. En
respectant la manière d’être des
autres, il est clair que nous n’avons
pas l’intention de les modeler selon
nos propres critères ou préférences.
Ainsi, les personnes qui nous
entourent se sentiront vraiment
libres et se rendront compte que
nous ne nous intéressons qu’à leur
bonheur et à leur sainteté. Saint
Josémaria a dit qu’il voulait laisser
comme héritage à ses enfants «
l’amour de la liberté et la bonne



humeur » [5]. Ces deux réalités nous
amèneront à regarder nos frères et
sœurs d’une manière qui se
concentre toujours sur le côté positif,
voire amusant, de chacun, en
défendant toujours leur liberté.

Les éventuels défauts des autres ne
seront alors pas des obstacles
insurmontables, mais des occasions
de prier pour cette personne et de lui
témoigner une affection authentique
qui ne connaît pas de conditions.
Lorsque nous voulons aider
quelqu’un à se corriger, nous
pouvons lui parler franchement et
lui faire part de ce que nous avons
vu, afin qu’il puisse s’examiner en
présence de Dieu et prendre des
résolutions ; toutefois, cela ne
conduit pas à une attitude de
reproche, de prise de distance ou de
jugement sur ses intentions. « Si nous
voulons marcher à la manière de
Jésus, nous devons être des
défenseurs des autres devant le Père



plutôt que des accusateurs. Quand tu
vois quelque chose de laid chez un
autre, va prier et défends-le devant le
Père, comme le fait Jésus. Priez pour
eux, mais ne les jugez pas ! » [6]

Heureusement, seul Dieu, qui
connaît le fond des cœurs, sait
donner le juste poids aux
événements de la vie de chacun.

La Vierge Marie est la première à
nous défendre, elle regarde nos
qualités et nos défauts avec un cœur
de mère. Nous pouvons lui
demander de nous aider à découvrir
en toute délicatesse la poutre qui se
trouve dans nos yeux afin que,
comme elle, nous puissions réagir
avec prière et affection en voyant des
"pailles" dans les yeux de nos frères
et sœurs.

[1]. Saint Josémaria, Lettres 27, n° 35.



[2]. Saint Cyrille d’Alexandrie, 
Commentaire sur l’Évangile selon
Saint Luc, 6, PG 72, 601-604.

[3]. Saint Augustin, Une explication du
Sermon sur la montagne, n° 19.

[4]. Pape François, Angélus, 27 juin
2021.

[5]. Saint Josémaria, Lettres 24, n° 22.

[6]. Pape François, Homélie, 23 juin
2014.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-vendredi-de-la-23eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-vendredi-de-la-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-vendredi-de-la-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-vendredi-de-la-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-vendredi-de-la-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Vendredi de la 23ème semaine du Temps Ordinaire

