
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 7ème semaine
de Pâques

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
l’Esprit Saint nous dévoile
l’amour de Dieu ; l’amour de
Dieu renouvelle, pardonne et
donne des forces ; donner et
accueillir l’amour de Dieu.

- L'Esprit Saint nous dévoile l'amour
de Dieu

- L'amour de Dieu renouvelle,
pardonne et donne des forces

- Donner et accueillir l'amour de Dieu



« IL Y A ENCORE beaucoup d’autres
choses que Jésus a faites ; et s’il fallait
écrire chacune d’elles, je pense que le
monde entier ne suffirait pas pour
contenir les livres que l’on écrirait
» (Jn 21, 25). L’amour de Dieu ne tient
pas dans un livre ni dans une
formule. Il n’y a pas de mots pour
l’expliquer ; car il est ineffable, nous
ne pouvons pas le saisir totalement
ni l’enfermer dans nos schémas
mentaux. L’amour est un des fruits
de l’Esprit Saint et c’est précisément
à lui que nous devons demander, en
cette veille de sa fête, de nous parler
de cet amour. C’est lui qui nous
rappellera, jour après jour, qu’« une
œuvre du Christ est une œuvre
d’amour :amour de Celui qui s’est
offert, amour du Père qui l’a donné » 
[1]. Le mot amour est si souvent
employé que nous pouvons avoir
parfois l’impression qu’il a perdu de
sa force. Cependant, le Paraclet saura
faire vibrer dans notre âme l’unique



amour qui ne connaît ni trahison ni
fatigue.

Saint Clément Romain écrit, à la fin
du 1er siècle : « Qui pourra expliquer
correctement le lien que l’amour
divin établit ? Qui pourra rendre
compte de la grandeur de sa beauté ?
L’amour nous élève à des hauteurs
ineffables. L’amour nous unit à Dieu,
l’amour couvre la multitude des
péchés, l’amour supporte tout,
supporte tout avec patience ; il n’y a
rien de sordide ni de hautain en lui ;
l’amour n’admet pas les divisions, ne
favorise pas la discorde, mais fait
tout dans la concorde […]. Par amour
pour nous, notre Seigneur Jésus-
Christ, accomplissant la volonté du
Père, a donné son sang pour nous, sa
chair pour notre chair, sa vie pour
notre vie. Vous voyez, frères bien-
aimés, combien l’amour est grand et
admirable et combien sa perfection
est indicible. Personne n’est capable



de la pratiquer correctement, si Dieu
ne lui accorde pas ce don » [2]

Nous avons cherché, peut-être trop
souvent, des succédanés, ou nous
avons pensé ne pas avoir besoin de
cette affection. Trop souvent, comme
le fils prodigue et son frère, nous
avons rêvé d’un bonheur loin de
notre Père et de notre foyer.
Conscients de notre fragilité, nous
pouvons faire appel au Paraclet pour
qu’il nous fasse savourer l’amour
que Dieu veut nous offrir. « Car
l’Esprit scrute le fond de toutes
choses, même les profondeurs de
Dieu » (1 Co 2, 10). De quelles
profondeurs notre cœur est-il invité
à jouir ? « Comme le Père m’a aimé,
moi aussi je vous ai aimés. Demeurez
dans mon amour » (Jn 15, 9), a dit
Jésus. Nous ne voulons pas quitter
cet amour.

« VOICI en quoi consiste l’amour : ce
n’est pas nous qui avons aimé Dieu,



mais c’est lui qui nous a aimés, et il a
envoyé son Fils en sacrifice de
pardon pour nos péchés » (1 Jn 4, 10).
Nous pouvons « tout d’abord, penser
à ce que Dieu a fait et fait pour moi,
ne pas prétendre fonder ma sécurité
sur ce que j’ai fait et je fais pour
Dieu, car ce sera toujours peu (mes
pauvres choses). En réalité, ce que je
fais sera un don de Dieu » [3]. Nous
pourrions, presque d’instinct,
succomber à la tentation de
concevoir et de vivre notre rapport à
Dieu comme si nous n’en avions
pratiquement pas besoin. Or, la
dynamique de l’amour de Dieu est
bien différente. « Toutes les bonnes
choses viennent du Seigneur, et sans
lui, vous ne pouvez pas commencer
et perfectionner non seulement un
peu, mais absolument rien » [4]. C’est
pourquoi il est encore plus important
dans ce domaine d’être guidé par un
maître qui nous conseille. Saint
Josémaria était fermement persuadé
d’avoir besoin de l’Esprit Saint : « Je



sens l’Amour en moi, et je veux Le
fréquenter, être son ami, son
confident, lui faciliter le travail de
polir, d’arracher, d’allumer…
Pourtant je ne saurai pas le faire,
c’est Lui qui m’en donnera les forces,
c’est lui qui fera tout, si je veux… et je
veux ! Hôte Divin, Maître, Lumière,
Guide, Amour : que cette pauvre âme
sache te faire bon accueil, et écouter
tes leçons, et s’enflammer, et te
suivre et t’aimer. Résolution :
entretenir, sans interruption si
possible, l’amitié et la fréquentation
amoureuse et docile avec l’Esprit
Saint. Veni Sancte Spiritus ! » [5]

Nous pouvons formuler la même
résolution et permettre à l’Esprit de
rendre plus fort notre cœur. Un lieu
privilégié pour bien nous disposer à
son action est la confession : «Le
Malin nous pousse à regarder notre
fragilité avec un jugement négatif.
Au contraire, l’Esprit la met en
lumière avec tendresse. La tendresse



est la meilleure manière de toucher
ce qui est fragile en nous. Le fait de
montrer du doigt et le jugement que
nous utilisons à l’encontre des autres
sont souvent un signe de l’incapacité
à accueillir en nous notre propre
faiblesse, notre propre fragilité. […]
C’est pourquoi il est important de
rencontrer la Miséricorde de Dieu,
notamment dans le Sacrement de la
Réconciliation, en faisant une
expérience de vérité et de tendresse.
Paradoxalement, le Malin aussi peut
nous dire la vérité. Mais s’il le fait,
c’est pour nous condamner. Nous
savons cependant que la Vérité qui
vient de Dieu ne nous condamne pas,
mais qu’elle nous accueille, nous
embrasse, nous soutient, nous
pardonne» [6].

IL SE PEUT que, souvent, dans nos
relations avec Dieu nous fassions



davantage attention à ce que nous
donnons qu’à ce que nous recevons,
bien sûr inconsciemment. C’est un
angle d’attaque qui nous limite parce
que, involontairement, nous nous
plaçons face à Dieu au lieu de nous
mettre à côté de lui. Il est important
de purifier, toujours plus, l’image de
Dieu que nous nous sommes formée.
« Si nous avons à l’esprit un Dieu qui
prend, qui s’impose, nous voudrons
nous aussi prendre et nous imposer :
occuper des espaces, réclamer de la
considération, rechercher du
pouvoir. Mais si nous avons dans le
cœur Dieu qui est don, tout change.
[…] L’Esprit, mémoire vivante de
l’Église, nous rappelle que nous
sommes nés d’un don et que nous
grandissons en nous donnant ; non
pas en nous conservant, mais en
nous donnant » [7].

Il peut aussi nous arriver de faire
attention à ce que nous recevons,
mais en le considérant comme un



droit. « Regardons-nous du dedans et
demandons-nous, qu’est ce qui nous
empêche de nous donner. Il existe,
disons, trois ennemis du don, les
principaux, trois, tapis toujours à la
porte de notre cœur : le narcissisme,
le fait de se poser en victime et le
pessimisme. Le narcissisme fait
s’idolâtrer soi-même, il fait se
complaire seulement de ses propres
intérêts. […] Le fait de se poser en
victime, est dangereux. Celui qui se
prend pour une victime se plaint tous
les jours de son prochain : “Personne
ne me comprend, personne ne
m’aide, personne ne m’aime, tous
sont contre moi !” Que de fois avons-
nous entendu ces lamentations ! […]
Enfin il y a le pessimisme. Ici la
litanie quotidienne est : “Rien ne va
bien, la société, la politique,
l’Église…”. Le pessimiste s’en prend
au monde, mais il reste inerte et
pense : “De toute façon à quoi sert-il
de donner ? C’est inutile” » [8].



Nous demandons à la Vierge Marie
de nous apprendre à accueillir
l’amour divin comme elle l’a fait, en
faisant nôtres quelques mots de saint
Josémaria : « À cause de tes chutes
involontaires — chutes d’enfant —
Dieu ton Père ne te portera que plus
d’attention, sans oublier que la main
affectueuse de Marie ta Mère ne
lâchera pas la tienne. Profites-en, et
lorsque chaque jour le Seigneur te
relève, embrasse-le de toutes tes
forces et pose ta pauvre tête sur sa
poitrine ouverte, pour que les
battements de son Cœur infiniment
aimable achèvent de te rendre fou » 
[9].

[1]. Benoît XVI, Homélie, 4 juin 2006.

[2]. Saint Clément Romain, Lettre aux
Corinthiens, ch. 49-50.



[3]. Mgr Fernando Ocariz, A la
lumière de l’Évangile.

[4]. Saint Bernard, In festivitate
Pentecostes sermo, 2, 6.

[5]. Saint Josémaria, Notes intimes, n°
864.

[6]. Pape François, Patris corde, n° 2.

[7]. Pape François, Homélie, 31 mai
2020.

[8]. Ibid.

[9]. Saint Josémaria, Chemin, n° 884.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-samedi-de-la-7eme-semaine-

de-paques/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-samedi-de-la-7eme-semaine-de-paques/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-samedi-de-la-7eme-semaine-de-paques/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-samedi-de-la-7eme-semaine-de-paques/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-samedi-de-la-7eme-semaine-de-paques/

	Méditation : Samedi de la 7ème semaine de Pâques

