
opusdei.org

Méditation :
mercredi de la 3ème
semaine de l’Avent

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
chrétien vit du trésor de
l’espérance ; laisser agir Dieu
dans notre vie ; l’action
merveilleuse de Dieu à travers
nous.

- Le chrétien vit du trésor de
l'espérance

- Laisser agir Dieu dans notre vie

- L'action merveilleuse de Dieu à
travers nous



« VIENS, Seigneur, et ne tarde pas
»[1]. L'Avent est un temps
d'espérance car le salut est proche, il
est imminent. « Le Seigneur notre
Dieu vient avec toute sa puissance
»[2]. Le chrétien vit du trésor de
l'espérance. L'auteur sacré la définit
comme « une ancre sûre et solide
pour l’âme » (He 6,19). L'ancre
permet au bateau de s'accrocher au
fond marin, fixe sa position, n'a pas à
se soucier du courant et empêche le
bateau d'être entraîné à la dérive.
L'espérance chrétienne se fonde sur
les promesses de Dieu, sur son
amour inconditionnel, et non pas sur
notre force ou nos possibilités. « C’est
une espérance nouvelle, vivante, qui
vient de Dieu. Ce n’est pas un simple
optimisme, ce n’est pas une tape sur
l’épaule ou un encouragement de
circonstance, avec un sourire fuyant.
Non ! C’est un don du Ciel que nous
ne pouvons pas nous procurer tout
seuls »[3].



Lorsque le peuple juif vivait en exil à
Babylone, les prophètes
maintenaient l'espoir et
l'encouragement des exilés en
annonçant une délivrance
prochaine. En première lecture, nous
écoutons aujourd'hui le prophète
Isaïe qui invite le peuple à maintenir
allumée la flamme d'une espérance
fondée sur Dieu, puisque Lui seul
peut sauver : « Je suis le Seigneur, et
il n'y en a pas d'autre (...). Car je suis
Dieu et personne d'autre » (Is
45,6-7,22). Grâce à la puissance du
Seigneur, « toute la race d'Israël sera
justifiée et glorifiée » (v. 25).

La vertu de l'espérance nous protège
de l'emprise du découragement et
nous soutient dans les moments où la
tempête menace de tout balayer.
Quand le cœur vit d'espérance, il
ferme le chemin de la lamentation
stérile et nous rend capables
d'accomplissements qui semblaient
inaccessibles. Avec lui, nous pouvons



endurer les plus grandes épreuves. «
Il y a bon nombre d’années,
soulignait saint Josémaria, fort d’une
conviction qui grandissait de jour en
jour, j’écrivais : Attends tout de Jésus :
tu n’as rien ; tu ne vaux rien ; tu ne
peux rien. C’est Lui qui agira si tu
t’abandonnes en Lui. Le temps a
passé, et ma conviction n’en est
devenue que plus vigoureuse, plus
profonde aussi. J’ai pu constater
comment, dans bien des existences,
l’espérance en Dieu avait allumé de
merveilleux foyers d’amour, brûlant
d’un feu qui tient le cœur en haleine,
sans découragements, sans
relâchements, même si l’on souffre
au long du chemin, et si l’on souffre
parfois pour de bon »[4].

L'ESPÉRANCE se manifeste dans le
désir de laisser Dieu agir dans notre
vie. Isaïe rappelle au peuple en exil



que c'est Dieu qui fait toutes choses :
« je façonne la lumière et je crée les
ténèbres, je fais la paix et je crée le
malheur » (Is 45,7). Le départ de
Babylone n'était pas le résultat d'une
révolte ou d'une stratégie politique
ou militaire intelligente. Dieu ouvrit
les voies quand le temps était venu.

La même chose se produit dans notre
vie. C'est le Seigneur, par son action
miséricordieuse, qui apporte le salut
à notre terre, car « Le Seigneur
donnera ses bienfaits » et « ses pas
traceront le chemin » (Ps 85,13-14). Il
est le protagoniste principal et celui
qui écrit - en comptant sur notre
liberté - le scénario de notre histoire.
Dieu veut que nous apportions de
notre part la lutte et l'enthousiasme,
mais aussi que nous n'oubliions pas,
en même temps, que tout dépend de
Lui, « parce que sans Moi vous ne
pouvez rien faire » (Jn 15,5). « Si
jamais il te semble que l'horizon se
ferme et que la terre rencontre le



ciel, regarde le ciel, conseillait saint
Josémaria. C'est comme cela que tu
feras beaucoup de bien sur terre : en
regardant le ciel »[5].

« Le fondateur de l'Œuvre disait : je
n'ai rien inventé. C'est un Autre qui a
tout fait ; j'ai essayé d'être disponible
et de Le servir comme un instrument
»[6]. Ces paroles du cardinal
Ratzinger, à propos de la
canonisation de saint Josémaria,
résument le secret de la sainteté :
laisser Dieu agir, avec un réel
abandon des tâches et des
préoccupations, en Lui permettant
de nous conduire sur les chemins
qu'Il préfère. Avec cette disponibilité
s'ouvrent « les portes du monde pour
que Dieu puisse se rende présent,
agir et tout transformer »[7].

Lorsqu'on attend quelque chose ou
quelqu'un, c'est parce qu'on espère
que ce désir sera comblé. Mais
attendre demande de la patience et



beaucoup de confiance. Dieu a son
rythme, qui ne coïncide pas toujours
avec le nôtre. L'espérance va de pair
avec la patience, qui loin de révéler
l'apathie est une manifestation de
force. Selon les mots de saint
Augustin, la patience est « comme
une empreinte de Dieu qui réside en
nous »[8], qui nous permet de «
supporter, de porter sur nos épaules
les choses désagréables de la vie.
Également les épreuves ; c'est la
capacité de dialoguer avec ses limites
»[9].

QUAND la nouvelle de la prédication
de Jésus arrive en prison, Jean envoie
deux disciples à la rencontre du
Seigneur pour Lui demander : « Es-tu
celui qui doit venir ou devons-nous
en attendre un autre ? » (Lc 7,19).
Jésus les accueille et, en guise de
réponse, leur montre les fruits de



l'action de Dieu dans les âmes : « les
aveugles retrouvent la vue, les
boiteux marchent, les lépreux sont
purifiés, les sourds entendent, les
morts ressuscitent, les pauvres
reçoivent la Bonne Nouvelle » (v. 22).

Jean est très clair sur sa mission -
préparer le chemin pour le Messie -
et il soupçonne que sa fin est proche.
Il ne cherche aucun rôle important
pour lui-même. Il est prêt à diminuer
pour que le Christ grandisse (cf. Jn 3,
30). « Il a l’humilité profonde de
montrer en Jésus le véritable Envoyé
de Dieu, se mettant de côté afin que
le Christ puisse grandir, être accueilli
et suivi. (...) La vie chrétienne exige,
pour ainsi dire, le « martyre » de la
fidélité quotidienne à l’Évangile,
c’est-à-dire le courage de laisser le
Christ grandir en nous et de le laisser
orienter notre pensée et nos actions
»[10]. De cette façon, nous ferons
l'expérience de l'effet de guérison, de
transformation et de revitalisation de



l'action divine dans notre âme, et
nous serons de bons instruments
entre ses mains.

« Regardez, nous faisait méditer saint
Josémaria, l'exemple de saint Jean-
Baptiste lorsqu’il envoyait ses
disciples demander au Seigneur qui
Il était. Jésus leur répond en les
faisant réfléchir à tous ces miracles.
Vous vous souvenez de ce passage :
pendant plus de quarante ans, je l'ai
enseigné à mes enfants pour qu'ils le
méditent. Ces miracles que le
Seigneur continue de faire
maintenant, par vos mains : des gens
qui ne voyaient pas et qui
maintenant voient ; des gens qui
n'étaient pas capables de parler,
parce qu'ils avaient le démon muet,
qui l'ont chassé et parlent ; des gens
incapables de bouger, paralysés par
des choses qui n'étaient pas
humaines, et qui brisent cette
immobilité et accomplissent des
œuvres de vertu et d'apostolat.



D'autres qui semblent vivre et sont
morts, comme Lazare : « Iam foetet,
quatriduanus est enim » ».

« Vous, avec la grâce divine et avec le
témoignage de votre vie et de votre
doctrine, de votre parole prudente et
imprudente, vous les amenez à Dieu,
et ils ressuscitent. Vous ne pouvez
pas non plus vous en étonner : vous
êtes le Christ, et le Christ fait ces
choses à travers vous »[11]. « Toutes
les grandes choses que le Seigneur
veut faire à travers notre misère,
sont de Son fait (...). Le fruit n'est pas
le nôtre (...) ; l'orme ne peut pas
donner de poires. Le fruit appartient
à Dieu le Père, qui a été tellement
père et tellement généreux qu'Il l'a
mis dans notre âme »[12].

Marie est notre espérance. Nous
l'appelons ainsi parce qu'elle est le
chemin sûr pour que Dieu puisse
continuer à accomplir ses merveilles
dans notre monde. L'humble femme



de Nazareth continue sa mission
depuis le Ciel et nous suggère
constamment de laisser la grâce de
Dieu agir dans nos cœurs : « Faites
tout ce qu'il vous dira » (Jn 2,5).

[1] Introït de la Messe du mercredi de
la 3ème semaine de l’Avent.

[2] Alléluia de la Messe du mercredi
de la 3ème semaine de l’Avent.

[3] François, Homélie en la Vigile
Pascale, 11-IV-2020.

[4] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
205.

[5] Saint Josémaria, notes tirées
d’une méditation, 15-I-1959.

[6] Cardinal J. Ratzinger, Laisser Dieu
agir, L’Osservatore Romano 6-X-2002.

[7] Ibid.



[8] Saint Augustin, De patientia, 1.

[9] François, Audience, 12-II-2018.

[10] Benoît XVI, Audience, 29-
VIII-2012.

[11] Saint Josémaria, Le dialogue avec
le Seigneur, « Maintenant que l’année
commence », n° 5.

[12] Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-mercredi-de-la-3eme-
semaine-de-lavent/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/

	Méditation : mercredi de la 3ème semaine de l’Avent

