
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la
10ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Jésus
révèle la plénitude de la Loi ; la
liberté en tant que chemin qui
conduit au ciel ; le Royaume et
les petites choses.

- Jésus révèle la plénitude de la loi

- La liberté en tant que chemin qui
conduit au ciel

- Le Royaume et les petites choses



JÉSUS a été accusé à plusieurs
reprises de vouloir détruire la
religion de Moïse et d’Abraham. Le
Seigneur proclame, au contraire,
qu’il n’est pas venu pour abolir la
première, mais pour nous en révéler
le plein sens, pour nous en montrer
la portée la plus profonde (cf. Mt 5,
17). Le Christ révèle à ses
contemporains — et à nous aussi —
la possibilité de trouver dans les
préceptes divins un chemin
d’authentique liberté intérieure.
Dieu s’est révélé et nous a donné son
Fils pour nous rendre plus libres. «
C’est pour que nous soyons libres que
le Christ nous a libérés, dit saint Paul.
Alors tenez bon, ne vous mettez pas
de nouveau sous le joug de
l’esclavage » (Ga 5, 1).

À la lumière du nouvel enseignement
de Jésus, « chaque précepte révèle sa
pleine signification en tant
qu’exigence d’amour, et tous sont
unis dans le plus grand



commandement : aimer Dieu de tout
son cœur et aimer son prochain
comme soi-même » [1]. « Tous les
iotas, tous les traits » (Mt 5,18) de la
doctrine de l’Église, qu’elle soit
dogmatique, morale, liturgique, etc.,
a pour but de nous pousser à aimer
le vrai Dieu et, par lui, les personnes
qui nous entourent. Et l’amour,
même avec ses difficultés normales,
n’est donné que dans un
environnement de liberté.

C’est pourquoi Jésus peut dire que sa
nourriture consiste à faire la volonté
du Père. Il ne se résigne pas à cette
volonté, comme s’il voulait faire
autre chose, mais il la désire
ardemment, il veut identifier toutes
ses inclinations avec elle, parce que
c’est là qu’il trouve sa liberté. Le
Christ va même jusqu’à remercier
son Père avant le plus grand acte de
don de soi, lorsque, à la veille de sa
passion, il donne sa vie gratuitement
dans l’Eucharistie. En Dieu, nous



trouvons la liberté la plus profonde
qui nous aide à aimer plus et mieux
ceux qui nous entourent.

« PENSONS à ce que sera le ciel,
disait saint Josémaria : “Ce que l’œil
n’a pas vu, ce que l’oreille n’a pas
entendu, ce qui n’est pas venu à
l’esprit de l’homme, ce que Dieu a
préparé pour ceux dont il est
aimé” (1 Co 2, 9). Pouvez-vous
imaginer ce que ce sera d’y arriver,
de rencontrer Dieu, et de voir cette
beauté, cet amour qui se déverse
dans nos cœurs, qui rassasie sans
rassasier ? Je me demande plusieurs
fois par jour : à quoi cela
ressemblera-t-il lorsque toute la
beauté, toute la bonté, toute la
merveille infinie de Dieu sera versée
dans ce pauvre vase de terre que je
suis, que nous sommes tous ? » [2]

Saint Thomas d’Aquin nous invite



également à considérer le ciel
comme « la parfaite satisfaction de
nos désirs, car les bienheureux y
auront plus que ce qu’ils ont désiré
ou espéré. La raison en est que, dans
cette vie, personne ne peut satisfaire
ses désirs, et aucune chose créée ne
pourra jamais satisfaire le désir de
l’homme » [3], explique encore le
saint.

En même temps, penser au ciel nous
aide à mieux comprendre la terre, à
donner le juste poids aux situations
et aux problèmes. « Puisque l’homme
est toujours libre et que sa liberté est
toujours fragile, le royaume du bien
ne sera jamais définitivement établi
dans ce monde. Celui qui promet le
monde meilleur qui durerait
irrévocablement pour toujours, fait
une fausse promesse, car il ignore la
liberté humaine. La liberté doit être
gagnée pour le bien, encore et encore
» [4].



La lutte pour être de plus en plus
libre sur cette terre, de plus en plus
rempli de Dieu et de moins en moins
de nos petits égoïsmes, est
précisément le chemin vers le ciel. «
Pour marcher vers la sainteté, il est
nécessaire d’être libre et de se sentir
libre. Parce qu’il y a tellement de
choses qui asservissent […]. Lorsque
nous revenons au mode de vie que
nous avions avant la rencontre avec
Jésus-Christ, ou lorsque nous
revenons aux schémas du monde,
nous perdons notre liberté […].
Comme le peuple de Dieu dans le
désert : quand ils regardaient devant
eux, ils allaient bien ; quand le mal
du pays les prenait, parce qu’ils ne
pouvaient pas manger les bonnes
choses qui leur étaient données là-
bas, ils se trompaient et oubliaient
qu’ils n’avaient pas de liberté là-bas »
[5]. C’est sur cette terre que nous
pouvons nous préparer, avec l’aide
de la grâce, à ce que nous pourrons
ensuite vivre au ciel : choisir Dieu en



permanence, libres de toute
servitude ou confusion.

« CELUI qui rejettera un seul de ces
plus petits commandements, et qui
enseignera aux hommes à faire ainsi,
sera déclaré le plus petit dans le
royaume des Cieux. Mais celui qui les
observera et les enseignera, celui-là
sera déclaré grand dans le royaume
des Cieux » (Mt 5,19). Comment les
plus petits préceptes peuvent-ils être
liés au Royaume des Cieux ? Jésus
relie la recherche de la sainteté à la
capacité d’aimer et d’être aimé dans
la vie quotidienne. Le paradis, en fin
de compte, est une question de savoir
dans quelle mesure nous permettons
à Dieu d’être notre Père aimant à
chaque moment de la journée, dans
quelle mesure nous savons que nous
sommes accompagnés même dans les
plus petites choses. Ceux qui



respectent ces petits
commandements sont ceux qui se
relèvent encore et encore, ceux qui
ne se lassent pas de lutter contre la
même chose, ceux qui sont honnêtes
avec eux-mêmes et avec Dieu pour
reconnaître qu’ils sont dans le
besoin. Il accomplit ces petits
commandements celui qui, sachant
donner la priorité à ce qui est le plus
important, se rend compte que rien
n’échappe à l’amour.

« Certains s’imaginent peut-être que
dans la vie ordinaire, il n’y a pas
grand-chose à offrir à Dieu : des
broutilles, des broutilles, des
broutilles. Un petit garçon, désireux
de faire plaisir à son père, lui offre ce
qu’il a : un soldat de plomb sans tête,
une bobine sans fil, quelques
cailloux, deux boutons : tout ce qu’il
a de valeur dans ses poches, ses
trésors. Et le père ne considère pas la
puérilité du cadeau : il le remercie et
le serre contre son cœur, avec une



immense tendresse. Travaillons ainsi
avec Dieu, pour que ces petites
choses — ces broutilles —
deviennent de grandes choses, parce
que l’amour est grand : c’est ce que
nous faisons, en rendant les petits
détails de chaque jour, de chaque
instant, héroïques pour l’Amour » [6].
Marie dit toujours oui à tout ce que
son fils lui demande car elle sait que
c’est ainsi que Dieu lui donne sa joie
et son bonheur. Nous pouvons
demander à notre Mère de nous
donner la sagesse de voir la volonté
de Dieu avec les mêmes yeux.

[1]. Pape François, Angélus, 16 février
2014.

[2]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 22 octobre
1960.



[3]. Saint Thomas d’Aquin, Sur le
Crédo, 1. c., III.

[4]. Benoît XVI, Spe salvi, n° 24.

[5]. Pape François, Homélie, 29 mai
2018.

[6]. Saint Josémaria, Lettres 1, n° 19.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-mercredi-de-la-10eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-10eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-10eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-10eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mercredi-de-la-10eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi de la 10ème semaine du Temps Ordinaire

