
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 6ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : se
protéger contre le levain qui
accuse les autres ; des yeux et
des oreilles miséricordieux ; le
regard de la filiation divine.

- Se protéger contre le levain qui
accuse les autres

- Des yeux et des oreilles
miséricordieux

- Le regard de la filiation divine



LES DISCIPLES montent dans la
barque avec le Christ, laissant
derrière eux l’incompréhension des
pharisiens. Le Seigneur s’est peut-
être embarqué éprouvant une
certaine peine, en raison de la
difficulté à toucher le cœur de
l’homme. En même temps, tandis
qu’il prend place à la proue parmi les
filets et des toiles pour se protéger
d’une éventuelle bruine, il regarde
peut-être le rivage : beaucoup de
gens, qu’il est venu sauver, n’ont pas
voulu lui ouvrir leur âme.

« L’homme est un être relationnel. Si
la relation première et fondamentale
de l’homme — la relation à Dieu —
est perturbée, il ne reste rien d’autre
qui puisse être véritablement en
ordre. C’est la priorité du message et
de l’action de Jésus, qui veut avant
tout attirer l’attention de l’homme
sur le cœur de son mal » [1]. Notre
tâche est éminemment spirituelle ;
elle vise à collaborer avec la grâce



pour guérir les profondeurs de l’âme,
d’abord la nôtre, afin de pouvoir
ensuite offrir la même médecine
sainte à ceux qui nous entourent. Le
Christ attire donc l’attention sur
l’attitude des pharisiens et d’Hérode.
« Attention ! Prenez garde au levain
des pharisiens et au levain
d’Hérode ! » (Mc 8, 15), dira-t-il à ses
apôtres en quittant le rivage.

Ils ne regardaient que l’extérieur,
l’observance des préceptes, et ils
avaient donc pris l’habitude
d’accuser les autres. Mais « il faut
d’abord enlever la poutre de son
propre œil, s’accuser soi-même […].
Si l’un d’entre nous n’a pas la
capacité de s’accuser lui-même, et
ensuite, si nécessaire, de dire à qui
de droit les choses des autres, il n’est
pas chrétien ; alors, il n’entre pas
dans cette belle œuvre de
réconciliation, de pacification, de
tendresse, de bonté, de pardon, de
magnanimité et de miséricorde que



Jésus-Christ nous a apportée […].
Épargnons-nous de faire des
commentaires sur les autres et
faisons-en sur nous-mêmes : c’est le
premier pas sur le chemin de la
magnanimité » [2].

JÉSUS regarde avec affection ces
hommes qu’il avait lui-même choisis.
Après les avoir mis en garde contre
le levain des pharisiens, il les
interroge : « Pourquoi discutez-vous
sur ce manque de pains ? Vous ne
saisissez pas ? Vous ne comprenez
pas encore ? Vous avez le cœur
endurci ? » (Mc 8, 17)

Le Seigneur établit un lien entre le
cœur, d’une part, et la capacité
authentique de regarder et d’écouter,
d’autre part. Lorsque le cœur est
endurci, on voit tout avec des yeux
humains, on n’entend que ce que l’on



veut entendre et, finalement, on perd
l’horizon surnaturel de la grâce. Il
peut arriver que nous soyons avec le
Christ dans son bateau, dans son
monde, et que nous soyons encore
envahis par le découragement parce
que nous pensons qu’il nous manque
des choses ou que tout devrait être
différent. Nous pouvons alors
contempler le regard et l’écoute de
Jésus, nous pouvons considérer
comment son cœur était toujours
ouvert au dialogue avec son Père et à
être interpellé par ceux qui
l’entouraient.

« Que ta vision du monde soit
surnaturelle ! Sois calme, sois en
paix ! Considère ainsi les choses, les
personnes et les événements…, sous
un regard d’éternité » [3]. Si nous
sommes assaillis par la tentation de
devenir nous-mêmes des juges de
ceux qui nous entourent, rappelons-
nous que « nous sommes appelés, en
restant sur terre, à fixer le ciel, à



tourner notre attention, notre
pensée, notre cœur vers l’ineffable
mystère de Dieu. Nous sommes
appelés à regarder dans la direction
de la réalité divine, vers laquelle
l’homme est orienté dès la création.
C’est là qu’est contenu le sens
définitif de notre vie » [4]. Nous
acquerrons alors, petit à petit, une
façon miséricordieuse de regarder et
d’écouter, de plus en plus semblable
à celle du Christ.

AU COURS de la vie, nous ferons
souvent l’expérience de nos limites,
même dans les moments où nous
sommes proches de notre Seigneur. «
Soyons toujours sereins, écrivait
saint Josémaria. Si nous sommes
pieux et sincères, il n’y aura pas de
chagrins durables, et ceux que nous
nous inventons parfois, parce qu’ils
ne le sont pas objectivement,



disparaîtront complètement. Nous
vivrons dans la joie, dans la paix,
dans les bras de la Mère de Dieu,
comme ses enfants tout-petits, ce que
nous sommes. De temps en temps,
chacun a un petit conflit dans son
monde intérieur, que l’orgueil se
charge de rendre grand, de lui
donner de l’importance, de nous
enlever notre paix. Ne faites pas
attention à ces choses mesquines.
Dites : Je suis un pécheur qui aime
Jésus-Christ » [5].

Le Seigneur avertit à plusieurs
reprises ses disciples de ne pas
tomber dans cette vision purement
humaine, dépourvue de la véritable
ampleur de sa mission salvatrice. « Si
nous nous plaçons devant Dieu, la
perspective change. Nous ne
pouvons que nous étonner d’être
pour lui, malgré toutes nos faiblesses
et nos péchés, des enfants bien-aimés
d’éternité en éternité » [6] . La filiation
divine « comble ainsi d’espérance



notre lutte intérieure, et nous
confère la simplicité confiante des
petits enfants. Plus encore :
précisément parce que nous sommes
enfants de Dieu, cette réalité nous
pousse aussi à contempler avec
amour et admiration toutes les
choses qui ont jailli des mains de
Dieu, le Père Créateur » [7].

Les disciples s’inquiètent parce qu’ils
n’ont pas de pain dans la barque,
mais Jésus leur rappelle qu’ils sont
avec lui, et qu’il multiplie les pains
quand il veut. Nous pouvons
demander à notre Mère d’affiner
notre regard pour qu’il soit de plus
en plus surnaturel, pour avoir les
yeux et les oreilles d’un enfant.

[1]. Benoît XVI, Jésus de Nazareth, les
évangiles de l’enfance



[2]. Pape François, Homélie, 11
septembre 2015.

[3]. Saint Josémaria, Forge, n° 996.

[4]. Benoît XVI, Homélie, 28 mai 2006.

[5]. Saint Josémaria, Lettres 2, n° 15.

[6]. Pape François, Discours, 6
décembre 2021.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 65.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-mardi-de-la-6eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mardi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mardi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mardi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-mardi-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mardi de la 6ème semaine du Temps Ordinaire

