
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 3ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
péché contre le Saint-Esprit ; la
lutte est une réponse à l’amour ;
la sainteté consiste toujours à
commencer et recommencer.

- Le péché contre le Saint-Esprit

- La lutte est une réponse à l’amour

- La sainteté consiste toujours à
commencer et recommencer



« AMEN, je vous le dis : Tout sera
pardonné aux enfants des hommes :
leurs péchés et les blasphèmes qu’ils
auront proférés. Mais si quelqu’un
blasphème contre l’Esprit Saint, il
n’aura jamais de pardon. Il est
coupable d’un péché pour toujours
» (Mc 3, 28-29). Ce sont des paroles
fortes de Jésus, qui marquent
toujours les esprits. Certains scribes
l’avaient accusé de travailler par la
puissance de Satan. Le Seigneur,
après avoir montré l’absurdité de
cette calomnie, prononce ces
paroles : des paroles «
impressionnantes et déconcertantes
sur le “non-pardon” » [1] que méritera
celui qui pèche contre l’Esprit Saint.

Pour saint Thomas d’Aquin, le péché
contre l’Esprit Saint ne peut être
pardonné car « il exclut les éléments
grâce auxquels s’opère la rémission
des péchés » [2]; ce n’est pas Dieu qui
refuse de pardonner, mais l’homme
qui tourne le dos à sa puissance



miséricordieuse. Ce péché consiste
dans « le refus d’accepter le salut que
Dieu offre à l’homme par l’Esprit
Saint, qui agit en vertu du sacrifice
de la Croix » [3]. Dieu, en Père plein de
bonté, ne se lasse pas d’offrir son
salut. Et l’Esprit Saint cherche
toujours à purifier nos yeux de nos
fautes, à nous conduire à la
pénitence et à distribuer les fruits de
la Rédemption. Mais l’homme peut se
fermer à cette offre, il peut refuser la
conversion, il peut rendre sa
conscience imperméable et
revendiquer un prétendu droit à
persévérer dans le mal. C’est ce que
l’Écriture Sainte appelle souvent « la
dureté du cœur » (cf. Ps 81, 13 ; Jr 7,
24 ; Mc 3, 5).

Nous pouvons demander au Seigneur
un cœur qui soit sensible au bien et
au mal, avec la conviction que le
péché est présent dans notre vie.
L’Esprit Saint, si nous sommes dociles
aux touches de sa grâce, nous aidera



à reconnaître que nous avons
toujours besoin du pardon de Dieu, à
être dans l’admiration de sa
puissance, nous poussant à une
conversion continuelle.

« S’OPPOSERONT à ton désir de
sainteté, mon fils, tout d’abord la
paresse : voilà le premier front sur
lequel il te faudra lutter ; ensuite, la
rébellion : refuser de porter sur ses
épaules le joug suave du Christ ; il en
découle un fol élan, non pas de sainte
liberté, mais de libertinage ; la
sensualité et, à tout moment — plus
sournoisement, au fil des années —
l’orgueil et, à sa suite, tout une
kyrielle de mauvaises inclinations,
car nos misères ne surgissent jamais
seules. Ne nous trompons pas : nous
aurons des misères. Quand nous
serons âgés aussi : les mêmes
mauvais penchants que lorsque nous



avions vingt ans. Et la lutte ascétique
sera également nécessaire, et nous
devrons demander au Seigneur de
nous donner l’humilité. C’est une
lutte constante » [4].

Nous aurons toujours un certain
penchant pour le mal, le fruit du
péché. Son apparence et sa
proéminence sont susceptibles de
changer avec le temps, mais il sera
toujours là, mettant à l’épreuve notre
santé spirituelle. Par conséquent,
nous devons être vigilants, entretenir
un esprit d’examen et être prêts à
lutter courageusement pour être de
bons enfants de Dieu notre Père. «
Tel est notre destin sur terre : lutter
par amour jusqu’au dernier moment
» [5]. C’est ainsi que saint Josémaria
parlait le premier jour de l’année
1972, comme s’il indiquait les
coordonnées dans lesquelles sa vie
intérieure allait se dérouler au cours
de cette année : lutter, parce que c’est
notre destin sur terre, jusqu’à la fin,



jusqu’à notre récompense et notre
repos au ciel. Mais c’est par amour
qu’il faut toujours se battre : « lutte
est synonyme d’Amour » [6]. La lutte
est une affirmation joyeuse qui se
déroule dans une atmosphère
optimiste, confiante et sereine, sans
l’ombre de tension ou de tristesse. La
lutte, lorsqu’on s’y attache en tant
qu’enfants de Dieu, apporte toujours
la paix, n’étant rien d’autre que la
réponse libre de l’homme à un Dieu
qui l’aime à la folie.

SI LE PÉCHÉ contre l’Esprit Saint
consiste en une fermeture radicale
de l’âme à l’action salvatrice de Dieu,
la sainteté, au contraire, est une «
ouverture permanente à Dieu et une
lutte pour faire fructifier le don qu’il
nous offre pour notre propre
bénéfice et celui des autres » [7].
Lorsque nous comprenons que la



sainteté est une « relation d’amour
avec Dieu qui devient vie, mais qui
est toujours en croissance, toujours
menacée, toujours en train de
commencer » [8], alors nous pouvons
vraiment la rechercher dans notre
vie quotidienne : au travail, en
famille, dans les amitiés, etc.

L’atmosphère de notre sainteté est
celle de la miséricorde de Dieu. Nous
voulons être de bons enfants et nous
comporter comme tels. La perfection
qui nous intéresse n’est pas la
perfection de ceux qui veulent
imaginairement tout bien faire et
n’avoir aucun défaut, mais la
perfection de ceux qui veulent vivre
davantage dans la logique de l’amour
de Dieu. « La miséricorde est le
vêtement de lumière que le Seigneur
nous a donné au baptême. Nous ne
devons pas laisser cette lumière
s’éteindre ; au contraire, elle doit
croître en nous chaque jour afin



d’apporter la bonne nouvelle au
monde » [9].

Notre Mère nous guide sur ce
chemin. Elle « est la sainte parmi les
saints, la plus bénie, celle qui nous
enseigne le chemin de la sainteté et
nous accompagne. Elle n’accepte pas
que nous tombions et nous porte
parfois dans ses bras sans nous juger.
Converser avec elle nous console,
nous libère et nous sanctifie. Une
mère n’a pas besoin de beaucoup de
mots, nous n’avons pas besoin de
faire trop d’efforts pour lui expliquer
ce qui nous arrive. Il suffit de
murmurer encore et encore : Ave
Maria… » [10].

[1]. Saint Jean Paul II, Dominum et
vivificantem, n° 46.

[2]. Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, II-II, q. 14, a. 3.



[3]. Saint Jean Paul II, Dominum et
vivificantem, n° 46.

[4]. Saint Josémaria, Lettres 2, n° 10.

[5]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, 1er janvier 1972.

[6]. Saint Josémaria, Sillon, n° 158.

[7]. Mgr Ocariz, Chrétiens dans la
société du XXIe siècle, n° 55.

[8].Ibid.

[9]. Benoît XVI, Homélie, 15 avril 2007.

[10]. Pape François, Gaudete et
exultate, n° 176.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-lundi-de-la-3eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-lundi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-lundi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-lundi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-lundi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Lundi de la 3ème semaine du Temps Ordinaire

