
opusdei.org

Méditation : Jeudi de
la 17ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : l’Église, un
filet jeté dans la mer ; une
sainteté qui reflète le visage de
Jésus ; des portes ouvertes.

- L’Église, un filet jeté dans la mer

- Une sainteté qui reflète le visage de
Jésus

- Des portes ouvertes



CERTAINS APÔTRES étaient des
pêcheurs de la mer de Galilée. En
vivant avec eux, Jésus s’est
familiarisé avec leur métier, ou bien
il les a connus lors de voyages
antérieurs dans d’autres villes
côtières. D’une manière ou d’une
autre, beaucoup de ceux qui
venaient écouter sa prédication
vivaient dans les villages autour du
lac. Il n’est donc pas surprenant que
le Maître illustre ses enseignements
par des exemples de bateaux, de
filets et de poissons : « Le royaume
des Cieux est encore comparable à
un filet que l’on jette dans la mer, et
qui ramène toutes sortes de poissons.
Quand il est plein, on le tire sur le
rivage, on s’assied, on ramasse dans
des paniers ce qui est bon, et on
rejette ce qui ne vaut rien » (Mt 13,
47-48).

Jésus compare son Royaume à un
filet qui attrape des poissons de
toutes sortes. Les apôtres savaient



bien qu’il y avait beaucoup d’espèces
dans le lac, mais qu’elles n’étaient
pas toutes de la même qualité.
Lorsqu’ils jetaient le filet, ils ne
s’arrêtaient pas pour trier ce qu’ils
attrapaient : ils le feraient plus tard,
sur le rivage, quand le temps du tri
serait venu. Ils laissaient alors les
filets sur le sable et commençaient le
partage : les poissons utilisables
étaient rassemblés dans des paniers
et les mauvais étaient jetés.

Le filet jeté dans la mer est en
quelque sorte une image de l’Église,
qui joue un rôle important dans
l’avènement du Royaume de Dieu sur
terre. Dans l’Église aussi, toutes
sortes de poissons coexistent, et il en
sera ainsi jusqu’à la fin des temps.
Nous luttons nous-mêmes, par la voie
de l’humilité, pour ne pas être cette
partie qui est rejetée. L’Église est « un
peuple saint, composé de créatures
qui ont des misères : cette apparente
contradiction marque un aspect du



mystère de l’Église » [1], soulignait
saint Josémaria. L’Église, qui est
divine, est aussi humaine, parce
qu’elle est composée d’êtres
humains, et les êtres humains ont
des défauts : nous sommes tous
poussière et cendre. En même temps,
nous savons que ces faiblesses ne
constituent pas l’image définitive du
peuple de Dieu. Par sa grâce, nous
pouvons toujours percevoir des
signes de sainteté chez les personnes
qui nous entourent et sur lesquelles
nous comptons ; elles nous montrent
« le plus beau visage de l’Église » [2].

L’ÉGLISE est sainte parce que son
fondateur, le Christ, est saint. « Il
s’est donné pour elle afin de la
sanctifier, l’a unie à lui comme son
propre corps et l’a remplie du don de
l’Esprit Saint pour la gloire de Dieu » 
[3]. Ses enfants l’aiment parce qu’en



elle il y a Jésus et qu’en elle se
trouvent les moyens de
sanctification, la doctrine et les
sacrements.

Nous autres chrétiens nous sommes
également appelés à cette sainteté.
En effet, il ne s’agit pas de mener une
vie parfaite, sans faille ; car l’Église
est sainte même s’il y a en son sein
des personnes qui ont des faiblesses.
Ce qui est donc décisif dans la
sainteté, ce n’est pas tant l’absence
d’erreurs, ce qui est impossible, mais
le désir très vif de rester en union
avec le Christ, afin qu’il prenne les
rênes de notre vie de la même
manière qu’il guide l’Église.

« La sainteté se mesure à la stature
que le Christ atteint en nous, à la
mesure dans laquelle, dans la
puissance de l’Esprit Saint, nous
modelons toute notre vie sur la
sienne » [4]. Chaque saint reflète le
visage de Jésus. La sainteté consiste



donc essentiellement à « vivre en
union avec lui les mystères de sa vie.
Elle consiste à s’associer à la mort et
à la résurrection du Seigneur d’une
manière unique et personnelle, à
mourir et à ressusciter constamment
avec lui. Mais elle peut aussi
consister à reproduire dans sa
propre vie différents aspects de la vie
terrestre de Jésus » [5]. La
contemplation de ces mystères nous
aidera à les manifester dans notre
vie quotidienne, en les adaptant
parfaitement à notre tempérament et
à notre façon d’être, en les purifiant.
La lecture fréquente de l’Évangile
nous permet de nous imprégner de la
manière d’être du Christ et de forger
en nous son image pour la refléter
dans le monde.

DANS L’ÉGLISE coexistent la beauté
de la sainteté et la laideur du péché ;



la grandeur des cœurs généreux et la
mesquinerie des autres ; la force qui
atteint l’héroïsme et la faiblesse qui
peut aboutir à la trahison. C’est
pourquoi notre Mère est sainte et, en
même temps, dans sa fidélité, elle a
toujours besoin de purification et de
conversion. Quoi qu’il en soit, en plus
de rechercher humblement notre
propre sainteté, « lorsque le Seigneur
permet à la faiblesse humaine de se
manifester, notre réaction doit être
la même que si nous voyions notre
mère malade ou traitée avec
désaffection : l’aimer davantage, lui
donner plus de manifestations
extérieures et intérieures d’affection.
Si nous aimons l’Église, il ne naîtra
jamais en nous cet intérêt morbide
de présenter comme une faute de la
Mère les misères de certains de ses
enfants » [6].

À de nombreuses reprises, Jésus-
Christ a prêché qu’il n’était pas venu
pour guérir les bien-portants, mais



les malades. Par ses paroles et ses
gestes, il a montré qu’il s’intéressait
davantage aux pécheurs qu’à ceux
qui se croyaient déjà justifiés. C’est
pourquoi, dans sa vie quotidienne, le
Maître n’hésitait pas à s’approcher
de ceux qui, extérieurement,
pouvaient sembler éloignés de Dieu :
il leur adressait sa parole, les invitait
à vivre avec lui et à le suivre.

La famille que Jésus a formée avec
ses disciples n’était pas une
communauté d’hommes et de
femmes parfaits, fermée sur elle-
même. C’est pourquoi l’Église est
aussi appelée à être une maison aux
portes ouvertes pour que tous ceux
qui le souhaitent puissent entrer,
sans distinction, car la miséricorde
de Dieu « veut que tous les hommes
soient sauvés » (1 Tm 2, 4). Les portes
de notre cœur seront toujours
ouvertes pour que tous puissent
étancher leur soif de Dieu. Nous
pouvons demander à Marie, Mère de



l’Église, de savoir refléter dans notre
vie le visage du peuple saint de Dieu.

[1]. Saint Josémaria, Aimer l’Église, n°
21.

[2]. Pape François, Gaudete et
exsultate, n° 9.

[3]. Lumen gentium, n° 39.

[4]. Benoît XVI, Audience générale, 13
avril 2011.

[5]. Pape François, Gaudete et
exsultate, n° 20.

[6]. Saint Josémaria, Aimer l’Église, n°
24.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/


opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-jeudi-de-la-17eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-jeudi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Jeudi de la 17ème semaine du Temps Ordinaire

