
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
8ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
L’importance de la formation
pour l'apostolat ; Regarder
d’abord nos propres défauts ;
Purifier notre cœur pour porter
de bons fruits

L’importance de la formation
pour l’apostolat
Regarder d’abord nos propres
défauts

• 

• 



Purifier notre cœur pour porter
de bons fruits

« UN AVEUGLE peut-il guider un
autre aveugle ? se demande Jésus
dans une question rhétorique de sa
prédication ? Ne vont-ils pas tomber
tous les deux dans un trou ? » (Lc 6,
39). Si nous nous rappelons qu’il
avait aussi dit que l’œil est la lampe
de l’âme (cf. Mt 6, 22), cet
enseignement prend une grande
importance dans notre tâche
apostolique.

Il ne suffit pas qu’un aveugle reçoive
des conseils d’un autre aveugle,
même si celui-ci a une intention
généreuse ; les yeux scellés ont
besoin d’yeux sages pouvant voir
clairement le chemin. Et les
connaissances nécessaires pour
guider les autres ne s’acquièrent pas

• 



spontanément : l’Esprit Saint, en
nous assistant, compte aussi sur
notre préparation pour mener à bien
notre mission. Le regard de foi qui
nous permet de « guider » les autres
avec sagesse s’acquiert grâce à une
formation adéquate. C’est ainsi que
le prophète Isaïe l’exprime : « discite
benefacere » (Is 1,17), apprenez à
faire le bien ; « il est inutile qu’une
doctrine soit merveilleuse et
salvatrice s'il n’y a pas d’hommes
formés pour la mettre en pratique » 
[1].

La formation personnelle ne
s’improvise pas, elle demande du
temps et du dévouement. Nous
devons toujours garder vivant le
désir de mieux connaître notre foi.
Cette attitude ouverte et jeune ne
peut être maintenue à la longue
qu’avec l’humilité du cœur. Nous ne
sommes jamais complètement «
maîtres », car nous restons toujours «
disciples ». Un bon enseignant est



celui qui ne cesse d’apprendre ; le
meilleur guide est celui qui se laisse
guider. Beaucoup de ces « guides
aveugles » (Mt 23,16) sont donc ceux
qui, inconscients de leurs propres
limites, pensent que personne ne
peut leur apprendre quelque chose
de nouveau. À la fin de sa vie, saint
Josémaria l’expliquait en disant : «
Nous ne disons jamais “cela suffit”.
Notre formation ne s’arrête jamais :
tout ce que vous avez reçu jusqu’à
présent est le fondement de ce qui
viendra plus tard » [2]. Surtout, nous
ne pouvons jamais considérer
comme achevée l’action progressive
de l’Esprit Saint dans notre âme, qui
cherche à l’identifier à la manière
d’être de Jésus-Christ.

DANS UNE DEUXIÈME parabole, le
Seigneur utilise à nouveau la
métaphore de l’œil. Cette fois, l’œil



est irrité par un corps étranger qui
rend la vision inconfortable. « Qu’as-
tu à regarder la paille dans l’œil de
ton frère, alors que la poutre qui est
dans ton œil à toi, tu ne la remarques
pas ? » (Lc 6, 41-42). Jésus souligne la
nécessité d’une purification
personnelle afin de voir clairement,
tout d’abord, notre propre cœur, puis
d’être capable de voir les autres. Il
n’est pas difficile de tomber dans le
danger de justifier sa propre
imperfection, la poutre, tout en
condamnant le défaut, peut-être
insignifiant, d’un autre, la paille. « Il
semble, en effet, que la connaissance
de soi soit la plus difficile de toutes,
dit saint Basile. Même l’œil qui voit
les choses extérieures ne se voit pas
lui-même ; et notre propre
entendement, prompt à juger le
péché d’autrui, est lent à percevoir
ses propres défauts » [3]. Le Christ
indique l’ordre à suivre pour avoir
une vraie vision des choses : « Enlève
d’abord la poutre de ton œil ; alors tu



verras clair pour enlever la paille qui
est dans l’œil de ton frère » (Lc 6,42).

Comment éviter de glisser sur la
pente du jugement sur les fautes des
autres ? Saint Augustin propose une
solution simple, et commence par
nous poser une question : « Ne
sommes-nous jamais tombés dans
cette faute ? En sommes-nous
guéris ? Même si nous ne l’avions
jamais commise, rappelons-nous que
nous sommes humains et que nous
aurions pu tomber dedans » [4]. Le
Seigneur suggère qu’avant de juger
les autres nous regardions en nous-
mêmes, en reconnaissant nos
fragilités, et laisser à Dieu la tâche
délicate de juger. « Le premier pas
est donc de demander au Seigneur la
grâce de la conversion. […] Combien
de choses pouvons-nous dire sur
nous-mêmes ? Épargnons-nous de
faire des commentaires sur les autres
et faisons-en sur nous-mêmes. C’est



le premier pas sur la route de la
magnanimité » [5].

VOICI une troisième courte parabole
que nous propose l’Évangile
d’aujourd’hui : « Un bon arbre ne
donne pas de fruit pourri ; jamais
non plus un arbre qui pourrit ne
donne de bon fruit. Chaque arbre, en
effet, se reconnaît à son fruit : on ne
cueille pas des figues sur des épines ;
on ne vendange pas non plus du
raisin sur des ronces » (Lc 6, 43-44).
Dans le contexte de son
enseignement sur la pureté
d’intention, le Seigneur insiste sur le
fait que tous nos actes ont leur racine
dans le cœur. Tout comme le fruit
révèle l’arbre d’où il provient, les
œuvres révèlent les profondeurs de
l’âme. « L’homme bon tire le bien du
trésor de son cœur qui est bon ; et
l’homme mauvais tire le mal de son



cœur qui est mauvais » (Lc 6, 45). Au-
delà des manifestations extérieures,
ce sont les dispositions intérieures
qui sont réellement déterminantes.
La valeur de nos actions est
déterminée dans le cœur qui, comme
le dit le Catéchisme de l’Église
Catholique, « est le lieu de la décision
» et « de la vérité » [6].

« Quand on secoue le tamis, il reste
les déchets ; de même, les petits côtés
d’un homme apparaissent dans ses
propos. Le four éprouve les vases du
potier ; on juge l’homme en le faisant
parler » (Si 27, 4-6), dit la Sainte
Écriture. Et Jésus ajoute : « Ce que dit
la bouche, c’est ce qui déborde du
cœur » (Lc 6,45). Cela correspond à
notre expérience. Il suffit de prêter
attention à nos conversations pour se
rendre compte de ce que nous
portons dans notre cœur, de ce qui
nous inquiète ou nous remplit de
joie. Par conséquent, en réfléchissant
à nos conversations, nous pouvons



découvrir l’égoïsme, le ressentiment
ou l’envie qui n’éclairent pas notre
cœur. Sainte Marie a gardé en elle les
paroles et les gestes de son fils ; par
conséquent, de ses lèvres ne
sortaient que des mots de
consolation pour ceux qui
l’entouraient. Elle peut nous aider,
en suivant les enseignements de
Jésus, à mieux nous former et à ne
pas juger les autres, en nous
réjouissant des dons que Dieu leur a
faits.

[1]. Saint Josémaria, Lettres 11, n° 19.

[2]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 18 juin
1972.

[3]. Saint Basile, dans Catena aurea,
commentaire de Lc 6, 39-42.

[4]. Saint Augustin, Explication du
Sermon sur la montagne, 19.



[5]. Pape François, Homélie, 13
septembre 2013.

[6].Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 5563.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-dimanche-de-la-8eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
(12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-8eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-8eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-8eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-8eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/

	Méditation : Dimanche de la 8ème semaine du Temps Ordinaire (cycle C)

