
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
6ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle B)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
stigmate du lépreux ; Jésus
touche notre maladie ;
communication du bien reçu.

- Le stigmate du lépreux

- Jésus touche notre maladie

- Communication du bien reçu



DANS LE PEUPLE D’ISRAËL, la lèpre
était considérée comme une punition
de Dieu et une cause d’impureté. « 01
Le Seigneur parla à Moïse et à son
frère Aaron, et leur dit : « Quand un
homme aura sur la peau une tumeur,
une inflammation ou une pustule,
qui soit une tache de lèpre, on
l’amènera au prêtre […] Le prêtre
examinera la tache sur la peau de
l’homme. Si à l’endroit malade le poil
est devenu blanc, et que la tache va
en profondeur dans la peau, c’est
bien un cas de lèpre. L’ayant
examiné, le prêtre déclarera
l’homme impur » (Lv 13, 1.3). Les
malades devaient vivre à l’écart,
manifester leur état par leur tenue
vestimentaire et, lorsque quelqu’un
s’approchait d’eux, crier : « Impur !
impur ! » (Lv 13, 45). Ils vivaient dans
la solitude ou avec d’autres lépreux,
espérant qu’un jour ils pourraient
retrouver leur pureté et revenir à
une vie normale.



Dans ce contexte, « un lépreux vient
auprès de lui ; il le supplie et,
tombant à ses genoux, lui dit : « “Si tu
le veux, tu peux me purifier” » (Mc 1,
40). Une personne stigmatisée par les
gens vient au Christ. Par son attitude,
nous voyons qu’il se sent lui aussi
indigne de demander. Il lui demande
simplement, dans une attitude de
supplication, et sans penser qu’il a
un droit quelconque : « Si tu le veux
bien… ». Bien qu’aujourd’hui ces
maladies soient moins fréquentes et
que les mesures prises pour les
prévenir et les guérir soient
différentes, nous pouvons parfois
nous sentir, pour une raison ou pour
une autre, comme exclus,
stigmatisés : nous avons le sentiment
de ne pas être à la hauteur de ce que
nous devrions être, en fonction de
notre âge, de notre expérience ou de
nos capacités. Nous pouvons aussi
être enveloppés par le sentiment de
ne pas être à notre place ou qu’on
attend toujours de nous que nous



fassions mieux. Il y a même des jours
où le nuage noir de la pensée que
nous ne sommes pas à la hauteur
peut s’installer en nous.

Ces perceptions personnelles, qui ne
sont pas très éloignées de celles du
lépreux, peuvent également modifier
l’image que nous avons du visage de
notre Seigneur, au point de supposer
qu’en réalité il lui est difficile de
nous regarder avec affection, avec
approbation, comme s’il était
habituellement mécontent de nos
réalisations. L’une des
manifestations de cette fausse façon
de voir Dieu est qu’elle nous rend
incapables de nous aimer nous-
mêmes ; elle ne nous permet pas de
découvrir, comme le disait saint
Josémaria, que « nous sommes sortis
des mains de Dieu, nous sommes
l’objet de la prédilection de la Très
Sainte Trinité, nous sommes les
enfants d’un Père aussi grand. Je
demande à mon Seigneur que nous



nous décidions à nous en rendre
compte, à nous en réjouir jour après
jour, car nous agirons alors comme
des personnes libres » [1]

POUR GUÉRIR de sa maladie, le
lépreux sait à qui il doit s’adresser. Il
est convaincu de la puissance de
Jésus. Il sait qu’il ne dépend pas de
lui-même, mais de la bonté de celui à
qui il demande : « Si tu le veux, tu
peux me purifier » (Mc 1, 40). Cet
homme est conscient qu’il ne doit pas
se laisser couler par son impureté,
mais s’ouvrir pour découvrir le vrai
visage de la miséricorde du Père :
Jésus-Christ.

Ainsi, celui que les gens évitaient,
Jésus l’écoute et l’écoute. À celui qui
se sentait indigne, le Christ
s’approche et s’émeut. « Saisi de
compassion, Jésus étendit la main, le



toucha et lui dit : “Je le veux, sois
purifié” » (Mc 1, 41). Le Seigneur
n’agit pas comme les hommes. « La
miséricorde de Dieu surmonte tous
les obstacles et la main de Jésus a
touché le lépreux. Il ne se met pas à
l’abri et n’agit pas par délégation,
mais il s’expose directement à la
contagion de notre mal ; et c’est
précisément de cette manière que
notre mal devient le lieu du contact.
Lui, Jésus, prend de nous notre
humanité malade et nous prenons de
lui son humanité saine et
guérissante. C’est ce qui se passe
chaque fois que nous recevons un
sacrement dans la foi : le Seigneur
Jésus nous touche et nous donne sa
grâce. Dans ce cas, pensons surtout
au sacrement de la réconciliation,
qui nous guérit de la lèpre du péché »
[2].

Le Seigneur n’est jamais découragé
par notre prétendue indignité. Au
contraire, plus nous paraissons



indignes, plus il veut nous
réconforter et nous guérir. Dieu
entre dans le cœur de l’homme par
nos blessures et ne nous abandonne
jamais, il nous aime toujours. Le
fondateur de l’Opus Dei a défini
l’amour de Dieu avec une image
graphique : il nous aime plus que
toutes les mères du monde réunies [3].

APRÈS le miracle, le Christ demande
au lépreux d’être discret : «
Attention, ne dis rien à personne,
mais va te montrer au prêtre, et
donne pour ta purification ce que
Moïse a prescrit dans la Loi : cela
sera pour les gens un témoignage
» (Mc 1, 44). Jésus, tenant compte du
fait qu’il s’agit de l’un de ses
premiers miracles, veut que sa
manifestation soit progressive.



« Une fois parti, cet homme se mit à
proclamer et à répandre la nouvelle,
de sorte que Jésus ne pouvait plus
entrer ouvertement dans une ville,
mais restait à l’écart, dans des
endroits déserts » (Mc 1, 45). Le
protagoniste de la guérison ne peut
contenir sa joie, et il lui est
impossible de se limiter à la
transmettre au prêtre chargé de
vérifier la guérison. Le pardon, le
sentiment d’être aimé de manière
inconditionnelle, nous conduit à
nous ouvrir aux autres et à être
proches de ceux qui nous entourent.
Lorsque nous faisons l’expérience de
la miséricorde divine, nous
ressentons le besoin de restaurer les
liens brisés et de transmettre le bien
que nous avons reçu. L’amour de
Dieu qui pardonne et guérit nous
réintègre dans la communauté. « Si
le mal est contagieux, le bien l’est
aussi. Il faut donc que le bien abonde
en nous, de plus en plus. Laissons-



nous contaminer par le bien et
répandons le bien » [4].

Comment, lorsque nous durcissons
parfois le visage de Dieu, redécouvrir
son vrai regard ? En nous tournant
vers la Vierge Marie. Elle « vient à
notre rencontre comme Mère,
toujours disponible aux besoins de
ses enfants. À travers la lumière qui
jaillit de son visage, la miséricorde de
Dieu se révèle. Laissons son regard
nous caresser et nous dire que Dieu
nous aime et ne nous abandonne
jamais » [5]

[1]. Amis de Dieu, n° 26.

[2]. Pape François, Angélus, 15 février
2015.

[3]. Cf. saint Josémaria, Forge, n° 929.



[4]. Pape François, Angélus, 15 février
2015.

[5]. Benoît XVI, Homélie, 14 septembre
2008.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-dimanche-de-la-6eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
(11/12/2025)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-6eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-b/

	Méditation : Dimanche de la 6ème semaine du Temps Ordinaire (cycle B)

