
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
33ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle A)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
redécouvrir nos talents ; quand
la peur paralyse ; sans peur de
prendre des risques.

- Redécouvrir nos talents

- Quand la peur paralyse

- Sans peur de prendre des risques



UN HOMME, avant de partir en
voyage, décide d’appeler ses
serviteurs et de leur confier ses
biens : « À l’un il remit une somme
de cinq talents, à un autre deux
talents, au troisième un seul talent, à
chacun selon ses capacités » (Mt 25,
15). Dès qu’il fut parti, les deux
premiers se mirent à négocier avec
ce qu’ils avaient reçu et arrivèrent à
doubler la mise. En revanche, celui
qui n’avait qu’un talent « alla creuser
la terre et cacha l’argent de son
maître » (Mt 25, 17-18).

Par cette parabole, Jésus a voulu
apprendre à ses disciples à bien
utiliser leurs dons. « Dieu appelle
chaque homme à la vie et lui donne
des talents, tout en lui confiant une
mission à accomplir » [1]. Nous avons
tous des qualités qui, d’une certaine
manière, nous rendent uniques. Il
nous arrive cependant d’envier les
talents d’autrui et de penser avec
regret que nous n’avons pas la même



valeur qu’eux. Le Christ, quant à lui,
nous a bénis de bien des manières,
notamment en nous donnant des
capacités très spécifiques pour
mener à bien la mission qu’il nous a
confiée. Découvrir la manière
particulière dont chacun d’entre
nous peut servir Dieu et les autres
nous permet de regarder nos talents
avec les yeux du Seigneur. « De cette
manière, une attitude intérieure
d’ouverture aux besoins des autres
mûrira de plus en plus en nous, nous
saurons nous mettre au service de
tous et nous verrons plus clairement
la place que Dieu nous a confiée dans
ce monde » [2].

« Ta vie pour toi ? Ta vie pour Dieu,
pour le bien de tous les hommes, par
amour du Seigneur. Déterre ce
talent ! Fais-le produire, et tu
savoureras alors la joie de constater
que, dans cette affaire surnaturelle, il
importe peu que le résultat n’ait pas
sur terre un éclat que les hommes



puissent admirer » [3]. Ce qui est
important, c’est que nous
contribuions à faire de notre propre
environnement — notre maison,
notre lieu de travail, notre groupe
d’amis — un lieu meilleur, où nous
transmettons aux autres, avec nos
talents, la joie de vivre avec Jésus.

TANDIS que ceux qui avaient reçu
plusieurs talents les négociaient,
celui qui n’en avait reçu qu’un seul le
cacha sous terre. Lorsque le maître
arrive, ce serviteur va le trouver et
lui dit : « “Seigneur, je savais que tu
es un homme dur: tu moissonnes là
où tu n’as pas semé, tu ramasses là
où tu n’as pas répandu le grain. J’ai
eu peur, et je suis allé cacher ton
talent dans la terre. Le voici. Tu as ce
qui t’appartient » (Mt 25, 24-25). Il a
préféré la sécurité du trou dans la
terre à l’aventure de faire fructifier



le talent que son maître lui avait
confié.

La peur est une réaction naturelle
face à l’inconnu ou aux problèmes de
la vie. Cependant, lorsque nous lui
accordons trop d’importance, « c’est
une attitude qui nous blesse, nous
affaiblit, nous rétrécit, nous paralyse.
À tel point qu’une personne esclave
de la peur ne bouge pas, ne sait pas
quoi faire : elle est craintive,
égocentrique, dans l’attente d’un
malheur » [4]. La peur, au lieu de nous
permettre de profiter du talent que
Dieu nous a donné, nous pousse à
focaliser notre attention sur tout ce
qui pourrait aller mal.

L’approche chrétienne ne consiste
pas à ignorer naïvement les
éventuelles difficultés. Il s’agit plutôt
d’une invitation à faire confiance à
l’amour inconditionnel du Seigneur,
à se rappeler que nous sommes entre
ses mains, qui nous protègent et nous



gardent. Comme l’écrit le prélat de
l’Opus Dei : « À un moment de la vie
où peut-être les sécurités de l’enfance
sont ébranlées et où la lumière de la
foi peut s’affaiblir, il est nécessaire
de se rappeler notre vérité la plus
profonde : nous sommes enfants de
Dieu et nous avons été créés par
amour » [5]. Ainsi, ce que nous avons
pu craindre de perdre — la santé,
certains biens, l’estime des autres —
n’aura plus qu’une importance
relative, car nous savons que le
Christ veille sur nous et qu’il ne
cessera jamais de nous aimer. Cette
sécurité nous permettra d’affronter
les revers avec courage et force, car «
si Dieu est pour nous, qui sera contre
nous ? » (Rm 8, 31). Dans ce moment
de prière, nous pouvons identifier
nos peurs et les laisser entre les
mains du Seigneur, afin de profiter
de la vie qu’il nous a confiée.



LA PEUR peut se manifester lorsque
nous devons prendre une décision
qui implique un changement majeur
dans notre vie. Peut-être ne savons-
nous pas comment nous pourrons
affronter les obstacles qui se
présenteront à nous et, par
conséquent, nous craignons l’échec.
Cela peut nous conduire à retarder
notre choix le plus longtemps
possible, ou à être plus attentif aux
difficultés qui se présenteront qu’aux
joies que nous rencontrerons. Ainsi,
la peur nous conduit à faire de la
sécurité le but de notre vie, en
évitant les risques et en cherchant à
nous rassurer constamment. Nous
vivons en quelque sorte comme des
esclaves de l’avenir sans vivre le
présent avec Dieu, qui est le Seigneur
de l’histoire.

« La quête personnelle peut générer
un certain malaise, car nous
éprouvons le vertige de la liberté :
serai-je heureux, aurai-je la force,



cela vaudra-t-il la peine de
s’engager ? Même ici, Dieu ne nous
laisse pas seuls » [6]. Toute aventure
qui en vaut la peine comporte une
part de risque. Vouloir tout maîtriser
est non seulement impossible — il y
aura toujours des circonstances
auxquelles nous ne nous attendions
pas — mais conduit aussi à placer la
peur au centre de notre vie, plutôt
que le désir de faire quelque chose
qui en vaille la peine. C’est pourquoi
le Seigneur veut nous libérer de nos
peurs, qui sont souvent alimentées
par notre imagination et ne
correspondent pas à la réalité.
Lorsque nous décidons, avec
enthousiasme, de nous engager sur
un chemin, nous acquérons la
stabilité et la certitude que nous
n’avions pas auparavant, parce que
nous savons que le sens de notre vie
est clair. Et nous savons qu’à chaque
instant, nous aurons le Seigneur à
nos côtés, nous faisant confiance et
se rendant présent d’une manière ou



d’une autre, avec douceur et
tendresse.

La Vierge Marie elle aussi a ressenti
une certaine crainte en entendant la
salutation de l’ange. Gabriel lui dit : «
Sois sans crainte, Marie, car tu as
trouvé grâce auprès de Dieu » (Lc 1,
30). Cette crainte initiale ne l’a pas
empêchée de se lancer dans
l’aventure de devenir la Mère de
Dieu. Tout en ignorant les difficultés
qui allaient se présenter, elle savait
qu’elle pouvait toujours compter sur
le Seigneur, pour qui « rien n’est
impossible » (Lc 1, 37). L’annonce de
l’ange va rapidement la remplir de
joie et de fermeté. Ainsi, mettant sa
confiance dans la puissance divine,
sans calcul, elle décide de se mettre
joyeusement en route : « Voici la
servante du Seigneur ; que tout
m’advienne selon ta parole » (Lc 1,
38).



[1]. Benoît XVI, Angélus, 13 novembre
2011.

[2]. Mgr F. Ocariz, “Luz para ver,
fuerza para querer”, Journal ABC, 18
janiver 2018.

[3]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
47.

[4]. Pape François, cité en S. Noé, El
miedo como don, Éditions San Pablo,
2023.

[5]. Mgr F. Ocariz, “Luz para ver,
fuerza para querer”, Journal ABC, 18
janiver 2018.

[6]. Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-dimanche-de-la-33eme-

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-33eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-33eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-33eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/


semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-33eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-a/

	Méditation : Dimanche de la 33ème semaine du Temps Ordinaire (cycle A)

