
opusdei.org

Méditation :
Dimanche de la
22ème semaine du
Temps Ordinaire
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : humilité :
reconnaître sa misère et sa
grandeur, une lutte sereine, la
douleur de l’humiliation.

– Humilité : reconnaître sa misère et
sa grandeur.

– Une lutte sereine.

– La douleur de l’humiliation.



LES LECTURES de ce dimanche
soulignent l’importance de
l’humilité. Dans l’Évangile, Jésus
invite à choisir la dernière place
dans les banquets : « car quiconque
s’élève sera abaissé, et celui qui
s’abaisse sera élevé » (Lc 14, 11).
L’orgueil nous pousse à nous grandir,
à rejeter notre condition de
créatures. Ce fut le péché d’Adam et
Ève : ils n’ont pas accepté leurs
propres limites, ils ont désiré être
comme Dieu. « L’orgueilleux est celui
qui se croit beaucoup plus que ce
qu’il est en réalité, celui qui s’agite
pour être reconnu comme plus grand
que les autres, qui veut toujours voir
ses propres mérites reconnus et qui
méprise les autres en les considérant
comme inférieurs »[1].

À l’inverse, l’humilité permet de nous
regarder nous-mêmes avec un sain
réalisme. Saint Josémaria la



définissait comme la vertu qui « nous
aide à connaître, à la fois, notre
misère et notre grandeur »[2]. Nous
reconnaissons nos limites et nos
défauts, mais nous sommes
conscients aussi de nos qualités et
des dons que nous avons reçus de
Dieu. Nous voir tels que nous
sommes peut donner le vertige. Nous
pensons que si les autres voient nos
faiblesses, ils cesseront de nous
aimer. Or, c’est seulement à partir de
cette vérité — de ce sol ferme — que
l’on peut construire une vie
authentique, libérée du souci de
paraître et de feindre d’être ce que
nous ne sommes pas. Nous avons
besoin de nous regarder avec les
yeux de Dieu et de nous redire avec
confiance : « Je suis comme je suis, et
malgré cela, Dieu m’a voulu pour
quelque chose ».

« Fais-toi petit dans les grandeurs
humaines, lisons-nous dans la
première lecture, et tu trouveras



grâce auprès de Dieu ; car grande est
la miséricorde de Dieu, et il révèle
ses secrets aux humbles » (Si 3, 18).
L’Écriture Sainte nous montre que le
monde applaudit le pouvoir, la
richesse, l’influence, mais que c’est
insignifiant pour le Seigneur. En
revanche, ce qui passe inaperçu, ce
qui est discret, a en réalité une
valeur inestimable. « L’œil humain
recherche toujours la grandeur et se
laisse éblouir par ce qui est voyant.
Dieu, lui, ne regarde pas l’apparence,
Dieu regarde le cœur (cf. 1 S 16, 7) et
il est charmé par l’humilité »[3].

DANS UNE LETTRE à ses enfants,
saint Josémaria les encourage à ne
pas perdre la paix devant leur
fragilité. « N’admettez pas le
découragement à cause de vos
misères personnelles ou des
miennes, à cause de nos défaites.



Ouvrez votre cœur, soyez simples et
poursuivez votre chemin, avec plus
d’amour, avec la force que Dieu nous
donne, car il est notre force »[4]. Le
désespoir dans la lutte intérieure naît
de l’orgueil, qui, face à nos chutes,
nous fait croire que la sainteté est
inaccessible et nous ferme à la
confiance dans l’aide de Dieu et dans
le soutien des autres.

L’humilité, au contraire, nous permet
de lutter avec sérénité, surtout
lorsque nous nous sentons plus
fragiles. Quand on désire aimer Dieu
par-dessus tout, recommencer après
une chute n’est pas une humiliation.
« Si le Seigneur voit que nous nous
considérons sincèrement comme de
pauvres et inutiles serviteurs, que
nous avons le cœur contrit et
humilié, il ne nous méprisera pas, il
nous unira à lui, à la richesse et au
grand pouvoir de son Cœur très
aimable. Et nous connaîtrons la
bonne divinisation : la divinisation



de qui sait qu’il ne possède rien de
bon qui ne vienne de Dieu ; que lui, il
n’est rien par lui-même, qu’il ne peut
rien et qu’il n’a rien »[5].

Saint Josémaria disait souvent qu’il
se sentait « capable de toutes les
erreurs et de toutes les horreurs »[6].
La conscience de notre faiblesse nous
conduit à chercher la force dans le
Seigneur, et non dans nos qualités ou
nos mérites. L’orgueil nous fait
ignorer cette capacité de faillir, nous
fait croire que nous sommes à l’abri
du péché ; mais lorsque la réalité
nous rattrape, lorsque nous
constatons que nous avons fait le mal
que nous ne voulions pas faire (cf.
Rm 7, 19), cela nous remplit de
tristesse et de frustration : «
Comment est-il possible que j’aie fait
une chose pareille ? » C’est alors que
nous avons besoin de l’humilité pour
nous rappeler la grandeur du cœur
miséricordieux de Dieu et pour nous
rendre compte qu’il a déjà opéré le



salut. Il ne s’agit pas tant de
conquérir son amour que de
redécouvrir que le Seigneur nous
attend pour nous relever et nous
fortifier. « Nous avons tous des
défauts, même si cela fait des années
que nous luttons pour les surmonter.
Quand la lutte ascétique nous
décourage, c’est que nous sommes
orgueilleux. Nous devons être
humbles, et désireux d’être fidèles. Il
est vrai que servi inutiles sumus.
Mais, avec ces serviteurs inutiles, le
Seigneur fera de grandes choses dans
le monde, si nous y mettons du
nôtre : l’effort de tendre la main pour
prendre celle que Dieu nous tend du
ciel, par sa grâce »[7].

NOUS CONNAÎTRONS aussi des
moments, peut-être humiliants, mais
qui deviennent de véritables
occasions de croissance : la



remarque d’un proche ; le fait de
demander pardon à qui s’est senti
blessé — à juste titre ou non — par
nos paroles ou nos actes ; un moment
de faiblesse devant une difficulté ; les
limites imposées par la maladie ou
par l’âge, voire la dépendance ; la
reconnaissance d’une erreur de
jugement…

Ces expériences nous font souffrir,
car elles révèlent notre fragilité. Mais
si nous les accueillons avec humilité,
elles peuvent nous grandir. Au lieu
de nous accrocher à notre propre
image, à notre manière de
comprendre la vie ou à nos forces,
nous nous ouvrons à la grâce de Dieu
et à l’aide que nous offrent les autres.
« Qu’importe de trébucher si nous
trouvons dans la douleur de la chute
l’énergie qui nous aide à nous
relever et nous pousse à continuer
avec un courage renouvelé ?
N’oubliez pas que le saint n’est pas
celui qui ne tombe jamais, mais celui



qui se relève toujours, humblement
et avec une sainte opiniâtreté »[8].

Dieu a jeté son regard sur la Vierge
Marie, précisément pour son
humilité. « Mon esprit exulte en Dieu
mon Sauveur, chante-t-elle dans le
Magnificat, car il a posé les yeux sur
l’humilité de sa servante » (Lc 1,
47-48). Aussi saint Josémaria
encourageait-il à avoir recours à elle
quand nos erreurs nous humilient. «
Sois humble, si tu veux vraiment
progresser dans la vie intérieure. Aie
recours avec constance, avec
confiance à l’aide du Seigneur et de
sa Mère bénie, qui est aussi ta Mère.
Avec sérénité, tranquillement, si
douloureuse que soit la blessure
encore ouverte de ta dernière chute,
étreins une fois encore la croix et dis
: Seigneur, avec ton aide, je lutterai
pour ne pas m’arrêter, je répondrai
fidèlement à tes invitations sans
craindre les pentes abruptes, ni la
monotonie apparente du travail



habituel, ni les chardons et les
cailloux du chemin. J’ai la certitude
que ta miséricorde m’assiste et qu’à
la fin je trouverai le bonheur éternel,
la joie et l’amour pour les siècles sans
fin »[9].

[1] François, Audience, 6 mars 2024.

[2] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

94.

[3] François, Angélus, 15 août 2021.

[4] Saint Josémaria, Lettre 2,no 25.

[5] Saint Josémaria, Lettre 2,no 29.

[6] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

162.

[7] Saint Josémaria, Lettre 2,no 24.

[8] Saint Josémaria, Amis de Dieu, no

131.



[9] Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-dimanche-de-la-22eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-22eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-22eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-22eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-22eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Dimanche de la 22ème semaine du Temps Ordinaire (cycle C)

