opusdei.org

Méditation :
dimanche de la
18éme semaine du
Temps ordinaire
(cycle C)

Les thémes proposés pour la
méditation sont : le mirage du

vice ; vanité et discrétion ;
avarice et détachement.

- Le mirage du vice
- Vanité et discrétion

- Avarice et détachement




DANS LA SECONDE lecture
d’aujourd’hui, saint Paul encourage
les Colossiens a aspirer aux biens
d’en-haut. Et dans ce but, il leur
recommande d’arracher ce qu’ily a
de mondain dans leur vie : « La
fornication, 'impureté, les passions,
la mauvaise concupiscence et
I’avarice, qui est une idolatrie » (Col
3, 5). En effet une vie entrainée par le
vice rend difficile de pouvoir
contempler Dieu face a face au ciel.
Mais pas seulement : elle empéche
aussi de savourer le bonheur des
cette terre. Bien que le vice puisse
parfois se présenter comme quelque
chose d’attirant, car il donne
I'impression de promettre une joie
stre et intense, ce qu’il y a de sur,
c’est qu’il ressemble a un mirage : il
semble réel, mais il ne I’est pas. En
général, il se sert d’'un besoin de la
nature humaine - aimer et étre aimé,
bien-étre, paix... - et il nous fait
croire que le péché est une bonne
maniere de le satisfaire. Cependant,



il est une expérience commune que
ce chemin ne meéne nulle part : bien
qu’il calme un temps, il finit par
réclamer une répétition et une
intensité plus grandes sans offrir de
paix véritable. Il provoque donc un
état d’insatisfaction permanente et
méme une certaine incapacité pour
jouir des plaisirs les plus simples : on
ne trouve une certaine consolation
que dans les actes du vice.

« Le coeur humain peut se laisser
aller a des passions mauvaises, il
peut céder a des tentations néfastes
déguisées sous des atours persuasifs,
mais il peut aussi s'opposer a tout
cela. Aussi laborieux que cela puisse
étre, I'étre humain est fait pour le
bien, qui le comble vraiment, et il
peut aussi pratiquer cet art, en
faisant en sorte que certaines
dispositions deviennent
permanentes en lui»™". Ces
dispositions sont les vertus, qui nous
permettent d’avoir I’habitude de



choisir le bien non seulement de
temps a autre, mais de maniere
stable. Une personne qui vit les
vertus est plus apte a gouverner ses
passions et a agir ainsi plus
librement : elle ne veut pas remplir
son coeur de n’importe quelle facon,
mais d’'une manieére plus authentique
et profonde, cohérente avec son
identité de chrétien. « La vraie vertu
— écrit saint Josémaria - n’est pas
triste et antipathique, mais
aimablement joyeuse »"“. Bien str,
sur le chemin de la vertu ne
mangquent pas la lutte ni ’effort pour
renoncer a l'attirance du vice. Mais
le décisif, ce n’est pas d’embrasser le
sacrifice pour le sacrifice, mais de
savoir que de cette facon nous
permettons a la grace de nous
purifier, de construire ainsi une
liberté intérieure qui permettra de
jouir de la vie a cOté du Seigneur. «
Le combat spirituel nous conduit
alors a regarder de pres les vices qui
nous enchainent et a cheminer, avec



la grace de Dieu, vers les vertus qui
peuvent fleurir en nous, en faisant
arriver le printemps de I’Esprit a

notre vie »®,

LA VANITE nous amene a construire
notre bonheur sur ce que les autres
pensent de nous. En hébreu, pour se
référer a ce vice on emploie un
terme qui signifie « vapeur » ou «
brume ». Si nous avons cela en téte,
nous pouvons comprendre plus
profondément la premiere lecture de
ce dimanche, que recueille le début
de I’Ecclésiaste : « Vanité des vanités
— dit Qohélet -, vanité des vanités,
tout est vanité ! » (Qo 1, 1-2). L’auteur
sacré veut refléter que tous les désirs
du vaniteux - grandeur,
reconnaissance, succes — sont comme
la vapeur : ils ne procurent qu’une
satisfaction éphémere, superficielle,
qui disparait a la premiere occasion ;



on vit pour un instant d’une vapeur,
qui, une fois passée, ne laisse pas de
trace. « L’Ecclésiaste explique la
constitution particuliere des choses,
et nous manifeste et nous rend
présente la vanité de tout ce qu’ily a
dans le monde, pour que nous
comprenions que les choses
transitoires ne sont pas dignes d’étre
désirées et que nous ne devons pas
diriger notre attention vers les
choses futiles ou sans consistance »".

En un certain sens, la vanité amene a
instrumentaliser les relations : on
voit les autres comme des
distributeurs d’approbation. Pour le
vaniteux, « sa personne, ses
réalisations, ses succes, doivent étre
montrés a tout le monde : c’est un
perpétuel mendiant d’attention »* ; «
il se prend lui-méme pour le soleil et
le centre de tous ceux qui
I’environnent. Tout doit tourner
autour de lui »"®. Pendant sa vie,
Jésus a averti du risque de ne réaliser



des bonnes ceuvres que pour étre vu
par les autres, car de cette facon on
préfere la reconnaissance humaine a
la récompense divine (cf. Mt 6, 1) ; en
méme temps, il a fait ’éloge des
gestes simples et discrets comme
celui de la pauvre veuve qui a donné
une petite offrande sans que
personne le remarque (cf. Mc 12,
41-43). Si nous regardons autour de
nous, nous reconnaitrons aussi,
stirement, bien des gens qui se
sacrifient en silence pour nous. La
vie chrétienne est composée de tant
de gestes — sourire quand on est
fatigué, éviter une réflexion qui peut
déranger, partager notre temps avec
une personne qui ne nous est pas
trés sympathique, un travail caché
dont profitent beaucoup de gens —
qui supposent un effort qui passera
probablement inapercu, mais que
Dieu apprécie comme personne : «
Ton Pere qui voit dans le secret te le
rendra (Mt 6, 4). Et cette récompense
sera un bonheur plus stable et plus



authentique, qui ne dépend pas de la
vapeur de ’opinion changeante des
autres mais de la certitude d’étre en
train de plaire a Dieu.

DANS I’EVANGILE d’aujourd’hui
Jésus parle d’'un homme riche qui a
une grande récolte. Devant telle
abondance, il pense que son
existence consistera désormais a se
détendre, manger, boire et s’amuser.
« Mais Dieu lui dit : “Tu es fou : cette
nuit méme, on va te redemander ta
vie. Et ce que tu auras accumulé, qui
I’aura ?” Voila ce qui arrive a celui
qui amasse pour lui-méme, au lieu
d’étre riche en vue de Dieu. » C’est
pourquoi le Christ avertit : « Gardez-
vous bien de toute avidité, car la vie
de quelqu’un, méme dans
I’abondance, ne dépend pas de ce
quil possede. » (Lc 12, 13-21). En
effet le vice de I’avarice ameéne a



penser que le bonheur est question
d’accumuler des expériences ou des
possessions ; par contre, tout ce qui
implique un renoncement est percu
comme un drame, car on ne
comprend pas qu’on puisse étre
heureux sans un bien déterminé ou
en se privant de certaines réalités.
Cest ce qui est arrivé au jeune
homme riche : il n’a pas cru pouvoir
étre heureux s’il vendait ses
propriétés. Dans ce passage
I’évangéliste note qu’il s’en est allé
triste : telle est la conséquence de
confier son bonheur aux richesses.

D’autre part, dans ’Evangile nous
voyons aussi beaucoup d’autres cas
de personnes qui, devant I’appel du
Seigneur, n’ont pas hésité a le choisir
avant toute chose, en abandonnant
ce qu’elles avaient. Et ce ne fut pas
un renoncement abstrait, général,
mais plut6t concret : Pierre, Jacques
et Jean ont laissé leur barque sur le
rivage (cf. Lc 5, 11), et Matthieu a



renonceé a son travail lucratif comme
collecteur d’imp6ts (cf. Mt 9, 9). Bien
que dans un premier temps ces
gestes aient pu supposer un certain
sacrifice pour les apotres, en réalité
ils ont obtenu un plus grand bien,
parce qu’au lieu d’accumuler des
biens qui se consument tot ou tard,
ils ont opté pour remplir leur coeur
de quelque chose qui ne trompe ni
ne disparait : 'amour du Christ. C'est
pourquoi saint Josémaria était sir
que qui décide de vivre pour le
Seigneur ne perd rien, en réalité!”’
Evidemment, cela ne signifie pas de
désintéresser compléetement des
réalités matérielles. « Il est normal
d’avoir recours aux moyens de cette
terre — disait le fondateur de ’Opus
Dei. — Mais cela dit, efforce-toi
vraiment de te détacher de tout ce
qui est terrestre, pour ’administrer
en pensant toujours au service de
Dieu et des hommes™. Nous pouvons
demander a la Vierge Marie de nous
aider a avoir un cceur libre, qui



percoive comme un gain tout ce qui
nous porte a étre plus pres de son
fils.

™ Francois, Audience, 13-111-2024.
' Saint Josémaria, Chemin, n° 657.
" Francois, Audience, 3-1-2024.

I Saint Basile, In principium
Proverbiorum 1.

! Francois, Audience, 28-11-2024.

® Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
101.

) Cf. saint Josémaria, Sillon, n° 21.

) Saint Josémaria, Forge, n° 728.




pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-dimanche-de-la-18eme-
semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-18eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-18eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-18eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-18eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/

	Méditation : dimanche de la 18ème semaine du Temps ordinaire (cycle C)

