
opusdei.org

Méditation :
dimanche de la
17ème semaine du
Temps ordinaire
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : toucher le
cœur de Dieu ; prier comme des
enfants de Dieu ; la
persévérance dans la prière.

- Toucher le cœur de Dieu

- Prier comme des enfants de Dieu

- La persévérance dans la prière



DANS LA PREMIERE lecture de la
Messe, nous lisons le passage de la
Genèse où Abraham intercède pour
les justes de Sodome et Gomorrhe. Le
dialogue est l’une des pages les plus
touchantes de l’Ancien Testament. Le
Seigneur pense détruire la ville,
plongée dans le péché. Mais le
patriarche, sur un ton à la fois
respectueux et confiant, insiste à
demander miséricorde avec une
audace croissante, comme s’il
s’introduisait dans le cœur de Dieu
pour sonder sa compassion et, d’une
certaine façon, pour la susciter en
même temps.

Dès l’Ancien Testament nous
observons cette attitude de prière où
l’homme, qui se situe entre le bien et
le mal, le péché et la faute, la justice
et la miséricorde de Dieu, pousse le
Seigneur, au moyen de la prière, à
pardonner ou à dispenser ses dons.
Cette intercession comporte une part
de mystère : d’une part, il est vrai



que nos suppliques ne peuvent pas
changer Dieu, infiniment parfait ;
d’autre part, néanmoins, en
établissant une alliance avec les
hommes, le Seigneur a voulu d’une
certaine façon devenir vulnérable : il
n’est pas étranger ni indifférent à nos
prières, mais par l’amour qu’il a pour
nous il nous a donné le pouvoir de
toucher son cœur, pour nous
accorder ce que nous lui demandons.
C’est ce que nous voyons bien des
fois lorsque les patriarches
intercèdent pour le peuple choisi.

Dans l’Evangile, Jésus assume cette
façon confiante de prier, mais en la
perfectionnant par une nouveauté
décisive. Quand les apôtres lui
demandent de leur apprendre à
prier, le Seigneur leur fait voir que la
première condition pour prier est
d’appeler Dieu « Père », de se sentir
ses enfants. Chez les premiers
chrétiens il était une conviction bien
enracinée de savoir qu’ils pouvaient



s’adresser à Dieu comme des enfants
bien-aimés. Il ne s’agissait pas d’une
vérité purement abstraite, mais
c’était une réalité qui les remplissait
de joie. La preuve, c’est l’exclamation
de saint Jean dans sa première
lettre : « Voyez quel grand amour
nous a donné le Père pour que nous
soyons appelés enfants de Dieu – et
nous le sommes ! » (1 Jn 3, 1).

SAINT LUC rapporte que les apôtres
demandèrent à Jésus comment prier
après l’avoir vu faire sa prière « à un
certain endroit » (Lc 11, 1), que des
traditions très anciennes situent au
sommet du Mont des Oliviers. En
contemplant cette scène de
l’Evangile, saint Josémaria
considérait que, dans notre cas aussi,
quand dans les différentes étapes de
notre existence nous désirons avoir
une authentique vie de prière, c’est



le Seigneur lui-même qui nous
apprendra à prier avec fruit : «
Adresse-toi à Jésus comme ses
disciples s’adressaient à lui : 
Seigneur, apprends-nous à prier ! (…)
Je n’invente rien quand je ne cesse de
répéter inlassablement ce conseil
dans l’exercice de mon ministère
sacerdotal. Il sort tout droit de la
Sainte Écriture où je l’ai appris :
Seigneur, je ne sais pas m’adresser à
toi ! Seigneur, apprends-moi à prier !
C’est alors qu’on ressent l’assistance
amoureuse du Saint-Esprit, lumière,
feu, vent impétueux, qui fait jaillir la
flamme et la rend propre à allumer
des incendies d’amour »[1].

Le Notre Père est la principale prière
du chrétien. En l’apprenant aux
apôtres, « Jésus ne nous laisse pas
une formule à répéter
machinalement. Comme pour toute
prière vocale, c’est par la Parole de
Dieu que l’Esprit Saint apprend aux
enfants de Dieu à parler avec leur



Père. Jésus ne nous donne pas
seulement les paroles de notre prière
filiale, il nous donne en même temps
l’Esprit par qui elles deviennent en
nous " esprit et vie " (Jn 6, 63). Plus
encore : la preuve et la possibilité de
notre prière filiale c’est que le Père "
a envoyé dans nos cœurs l’Esprit de
son Fils qui crie : ‘Abba, Père !’ " (Ga
4, 6) »[2].

Une manière de souvent considérer
notre filiation divine, que saint
Josémaria a vécue et conseillée, est
de méditer personnellement cette
prière, de telle sorte qu’elle nous aide
à être contemplatifs : « Tu
commences : Père. Et tu t’arrêtes un
moment à considérer ce que veut
dire ce mot. Tu penses à ce que ton
père est pour toi, et qu’en plus de ce
père de la terre tu en as un autre au
ciel : Dieu. Et tu te remplis d’une
sainte fierté. Notre Père. Il n’est pas
seulement à toi : il est à nous, à tous.
Par conséquent tu es frère des autres



créatures qu’il y a sur terre. Tu dois
donc aimer les gens, tu dois les aider
à être de bons enfants de Dieu, car
tous ensemble nous formons la
famille de notre Père du ciel. Qui es
aux cieux… Et tu te rappelles aussitôt
ce que tu m’as entendu dire : qu’il est
aussi au tabernacle et dans notre
âme en état de grâce… »[3].

APRES nous avoir transmis le Notre
Père, saint Luc recueille une
parabole qu’a racontée le Seigneur
pour nous exhorter à prier de façon
confiante et persévérante. Cette
courte histoire a pour scène une
maison de la Palestine d’alors,
composée d’une seule pièce où on
étendait la nuit des tapis pour que
toute la famille dorme dans cet
espace. Quand ils sont déjà couchés
arrive soudain un ami qui frappe à la
porte pour demander trois pains,



nous pouvons supposer qu’il réveille
tout le monde. Le père de famille ne
peut pas cacher qu’il est contrarié et
il lui fait remarquer combien sa
demande est inopportune. Mais Jésus
conclut : « Eh bien ! je vous le dis :
même s’il ne se lève pas pour donner
par amitié, il se lèvera à cause du
sans-gêne de cet ami, et il lui
donnera tout ce qu’il lui faut. Moi, je
vous dis : Demandez, on vous
donnera ; cherchez, vous trouverez ;
frappez, on vous ouvrira » (Lc 11,
8-9).

Saint Grégoire le Grand considérait
que Dieu, bien qu’il connaisse
parfaitement nos besoins à chaque
instant, veut cependant « être prié,
veut être contraint, veut être vaincu
par un certain manque d’opportunité
»[4]. Et saint Augustin enseignait que
le Seigneur veut davantage nous
accorder sa miséricorde que nous ne
voulons la recevoir[5]. C’est pourquoi
il conseillait : « Appelle dans ta prière



le Seigneur lui-même avec qui repose
sa famille, demande-lui, insiste. Il se
lèvera et te donnera, mais non
vaincu par le manque d’opportunité
comme l’ami de la parabole. Il veut
te donner (…) Et il retarde le moment
de te donner ce qu’il veut te donner
pour que, devant le retard, tu le
désires plus ardemment, de peur
que, s’il te le donne tout de suite, tu le
voies comme de peu de valeur »[6].

La prière est toujours efficace. Même
si le Seigneur ne nous accorde pas ce
que nous lui demandons, prier nous
aide à maintenir et faire grandir
notre amitié avec lui, à mettre notre
confiance en Dieu parce que nous
sommes sûrs qu’il nous aime et qu’il
nous écoute. « La prière transforme
toujours la réalité, toujours. Si les
choses ne changent pas autour de
nous, nous au moins, nous
changeons, nous changeons notre
cœur (…). Prier, c’est déjà dès
maintenant une victoire sur la



solitude et le désespoir »[7]. Il est vrai
que parfois nous devons continuer à
vivre dans l’incertitude sans encore
recevoir ce que nous demandons,
mais ainsi le Seigneur nous
accompagne de plus près dans nos
besoins et surtout, nous savons qu’à
la fin d’une vie de prière nous attend
un bon Père, les bras ouverts. « Que
le Seigneur nous donne la grâce de
comprendre que la prière touche le
cœur de Dieu, Père compatissant, qui
nous aime et nous donne son Esprit
Saint ; et que la Vierge Sainte nous
aide à être des hommes et des
femmes de prière, et à confier en la
bonté du Seigneur, qui nous écoute
toujours »[8].

[1] Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
244.



[2] Catéchisme de l’Eglise catholique, n°
2766.

[3] Saint Josémaria, Notes d’une
réunion de famille, 27-X-1972.

[4] Saint Grégoire le Grand, 
Commentaire des Psaumes, 8, 2.

[5] Cf. saint Augustin, Sermon 105, 1.

[6] Saint Augustin, Sermon 105, 3.

[7] François, Audience, 9-I-2019.

[8] Ibidem.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-dimanche-de-la-17eme-

semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
(11/12/2025)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-dimanche-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire-cycle-c/

	Méditation : dimanche de la 17ème semaine du Temps ordinaire (cycle C)

