
opusdei.org

Méditation : 9
novembre, Dédicace
de la basilique du
Latran

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : la
première chaire du pape ;
adorer dans son cœur et dans le
temple ; le soin des objets
destinés au culte.

- La première chaire du pape

- Adorer dans son cœur et dans le
temple

- Le soin des objets destinés au culte



AU DÉBUT du christianisme,
l’Eucharistie était célébrée dans la
maison particulière de certaines
familles chrétiennes, habituellement
celles qui disposaient de davantage
de ressources et avaient, par
conséquent, des logements plus
vastes qu’elles mettaient au service
de la communauté. C’étaient les
premières églises domestiques ou «
domus ecclesiæ ». À Rome, le
premier temple chrétien bâti fut la
basilique du Latran, sur un terrain
occupé jusqu’alors par la caserne de
la garde privée de l’empereur. Le
pape Sylvestre l’a consacrée en 318.
Dans un premier temps, elle
s’appelait basilique du Sauveur, mais
au moyen âge elle a été aussi dédiée
à saint Jean Baptiste et à saint Jean
l’Évangéliste. Pendant plusieurs
siècles, jusqu’à la période d’Avignon,
c’est là que se trouvait la cathèdre du
pape, c’est pourquoi la basilique a
reçu le titre de « cunctarum mater et
caput ecclesiarum », mère et chef de



toutes les églises, lisible encore dans
une inscription à côté de la porte
d’entrée.

Nous commémorons aujourd’hui la
dédicace de cette basilique. Une
bonne occasion pour renforcer notre
communion avec le siège de Pierre et
pour approfondir la signification que
les édifices sacrés ont dans la vie
chrétienne, ces espaces dédiés
exclusivement au culte. Une des
préfaces prévues pour la messe
d’aujourd’hui résume le sens de la
célébration : « Dans ta bonté pour
ton peuple, tu veux habiter cette
maison de prière, afin que ta grâce
toujours offerte fasse de nous un
temple de l’Esprit resplendissant de
ta sainteté ; de jour en jour, tu
sanctifies l’Épouse du Christ, l’Église
dont nos églises d’ici-bas sont
l’image, jusqu’au jour où elle entrera
dans la gloire du ciel, heureuse de
t’avoir donné tant de fils » [1]. Les
églises visibles sont le symbole de



l’Église invisible, formée de tous les
baptisés, comme « pierres vivantes » 
[2]. C’est pourquoi en ce jour de fête
nous demandons au Seigneur que
nous sachions, avec son aide, bâtir
l’Église de la terre qui annonce pour
nous la Jérusalem céleste » [3].

« LES VRAIS ADORATEURS adoreront
le Père en esprit et vérité » (Jn 4, 23),
a répondu Jésus à la Samaritaine qui
voulait savoir quel était l’endroit
opportun pour le culte divin. Le
Christ signale que, par-delà le lieu
matériel, le plus important est que
Dieu vive dans le cœur de chaque
homme (cf. Jn 14, 23). Il assure aussi
qu’il est présent chaque fois que
deux ou trois sont réunis en son nom
(cf. Mt 18, 20). Saint Paul affirmera
plus tard, à l’Aréopage, que « le Dieu
qui a fait le monde et tout ce qu’il
contient, lui qui est Seigneur du ciel



et de la terre, n’habite pas des
sanctuaires faits de main d’homme ;
il n’est pas non plus servi par des
mains humaines, comme s’il avait
besoin de quoi que ce soit, lui qui
donne à tous la vie, le souffle et tout
le nécessaire » (Ac 17, 24-25).

Mettre en premier la transcendance
de Dieu et l’importance de
l’intériorité dans nos relations avec
lui ne contredit pas le fait que nous
autres les êtres humains nous avons
besoin de lieux où la proximité du
Seigneur se manifeste de manière
plus évidente. Ajoutons à cela la
réalité que nous n’obtenons pas le
salut individuellement, mais en tant
qu’Église, que peuple de Dieu. Ce
n’est pas par hasard que le mot «
Église » signifie en grec assemblée ou
réunion. En effet, c’est dans l’église,
grande ou petite, que nous nous
réunissons avec les autres fidèles
chrétiens ; le Christ se rend présent
parmi nous, spécialement dans



l’Eucharistie. « Ma maison sera
appelée maison de prière » (Mt 21,
13). Nous avons lu ces mots du
Seigneur dans l’évangile de la messe.
Ils peuvent nous aider à considérer
quelle est notre attitude lorsque nous
entrons dans une église, une chapelle
ou un oratoire. Nous sentons-nous
réellement dans la maison de Dieu et
tournons-nous aussitôt notre regard
vers le tabernacle où l’Eucharistie est
gardée ? Sommes-nous capables de
créer un silence intérieur rendant
possible notre prière ? Cherchons-
nous à l’adorer et à le remercier pour
sa proximité, sa patience, la
familiarité qu’il a voulue dans nos
rapports avec lui, à la fois humaine
et étonnante ?

SAINT FRANÇOIS D’ASSISE priait
instamment les gardiens de son
ordre, ceux qui étaient à la tête de la



communauté de chaque lieu, de
supplier humblement les prêtres « de
vénérer par-dessus tout le corps et le
sang très saints de notre Seigneur
Jésus-Christ […]. Les calices, les
corporaux, les vêtements d’autel et
tout ce qui se rapporte au sacrifice
doivent être conservés
précieusement » [4]. Le soin des
bâtiments et des objets destinés au
culte naît de l’amour et de la
gratitude envers Dieu qui est devenu
si proche de nous. Outre la raison,
nos sens et nos sentiments aussi nous
aident à aller vers Dieu.

Le fondateur de l’Opus Dei
expliquait, par un exemple imagé,
que l’amour humain était
l’explication du geste consistant à
réserver pour le culte les objets les
plus beaux disponibles. « Quand un
homme donnera à la femme qu’il
aime un sac de ciment et trois barres
de fer en gage de son affection, je
vous l’ai déjà dit, nous ferons de



même à notre Seigneur, qui est au
ciel et dans nos Tabernacles » [5]. Il
commentait aussi qu’il comprenait
sans problème toute faute
conséquence de notre faiblesse, mais
qu’il avait plus de mal à comprendre
ce type de négligence : « Je pense,
disait-il, que ceux qui mettent de
l’amour dans tout ce qui concerne le
culte, qui font en sorte que les églises
soient dignement et décorativement
tenues et propres, que les autels
soient resplendissants, que les
vêtements sacrés soient bien rangés,
Dieu les regardera avec une affection
particulière, et ignorera plus
facilement leurs faiblesses, parce
qu’ils montrent dans ces détails qu’ils
croient et qu’ils aiment » [6].

Assurément, Marie a entouré Jésus
d’attentions délicates à Bethléem, à
Nazareth et tout au long de sa vie.
Aujourd’hui, en la fête de la dédicace
de la basilique du Latran, nous



pouvons demander à notre mère un
peu de son amour.

[1]. Préface du commun de la
Dédicace d’une église, en dehors de
l’église dédiée.

[2]. Prière de la messe de la Dédicace.

[3]. Prière après la communion.
Messe de la Dédicace.

[4]. Saint François d’Assise, Première
lettre aux gardiens.

[5]. Saint Josémaria, Lettres 6, n° 28.

[6]. Saint Josémaria, Instruction pour
l’œuvre de saint Raphaël, note 167.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-9-novembre-dedicace-de-la-basilique-du-latran/


opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-9-novembre-dedicace-de-la-

basilique-du-latran/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-9-novembre-dedicace-de-la-basilique-du-latran/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-9-novembre-dedicace-de-la-basilique-du-latran/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-9-novembre-dedicace-de-la-basilique-du-latran/

	Méditation : 9 novembre, Dédicace de la basilique du Latran

