
opusdei.org

Méditation : 2ème
dimanche de l’Avent
(année A)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont :
l’entrée de Dieu dans l’histoire,
fondement de notre espérance ;
regarder notre passé dans
l’espérance ; s’ancrer en Jésus
nous projette vers l’avenir.

- L’entrée de Dieu dans l’histoire,
fondement de notre espérance

- Regarder notre passé dans
l’espérance

- S’ancrer en Jésus nous projette vers
l’avenir



« LA COMMÉMORATION ANNUELLE
de la naissance du Messie à Bethléem
renouvelle dans le cœur des croyants
la certitude que Dieu tient ses
promesses. L’Avent est donc une
forte proclamation d’espérance » [1].
En considérant l’espérance, nous
pouvons tomber dans l’erreur de
penser qu’il s’agit de quelque chose
d’exclusivement orienté vers le
futur ; il semblerait que, face à
l’adversité, quelle qu’elle soit, avoir
recours à cette vertu reviendrait à
rejeter le passé, à fermer les yeux sur
le présent et à rêver d’un avenir
meilleur.

Ce n’est cependant pas un hasard si
ce temps liturgique imprégné
d’espérance se situe entre le souvenir
de la première venue de Jésus-Christ
à Bethléem et l’attente de son retour
glorieux à la fin des temps. En
d’autres termes, l’Avent nous



rappelle à la fois le passé et l’avenir.
« Notre espérance n’est pas sans
fondement, mais elle se fonde sur un
événement qui se situe dans
l’histoire et en même temps
transcende l’histoire : l’événement
constitué par Jésus de Nazareth » [2].

Saint Matthieu présente St Jean
Baptiste comme le précurseur du
Christ. Il annonce l’arrivée
imminente de celui qui s’est fait
attendre : « Convertissez-vous, car le
royaume des Cieux est tout proche ».
Mais ce Messie ne sera pas présent
avec une démonstration de force,
comme beaucoup l’ont imaginé : il
naîtra dans une crèche. Dieu n’est
pas resté un être lointain, difficile à
connaître, qui comprend peu nos
problèmes et avec lequel il est
presque impossible d’entrer en
relation. Le Créateur est entré dans
notre histoire comme l’un des nôtres
et est devenu très proche de nous :
voilà la racine de notre espérance.



« TOUT ce qui a été écrit à l’avance
dans les livres saints l’a été pour
nous instruire, afin que, grâce à la
persévérance et au réconfort des
Écritures, nous ayons l’espérance
» (Rm 15, 1-9). Il se peut que nous ne
sachions pas toujours comment
maintenir cette espérance.
L’expérience de nos propres
faiblesses peut nous faire penser que
Dieu finira par perdre patience avec
nous. Pourtant, le Seigneur est ému
de voir que nous avons besoin de lui,
même lorsque nous venons à lui avec
un « cœur brisé et broyé » (Ps 51, 19).
En effet, comme l’écrit également
saint Paul, « là où le péché s’est
multiplié, la grâce a surabondé » (Rm
5, 20). Saint Josémaria voyait
l’expérience de ses faiblesses avec
optimisme : il pensait que plus elles
étaient évidentes, plus les
fondements de la vie spirituelle
pouvaient être profonds.



Pour cette raison, la vertu
d’espérance se nourrit de deux
attitudes qui pourraient sembler
contradictoires. D’une part, elle tire
sa force de la gratitude pour tout ce
que le Seigneur a voulu nous donner.
Une espérance enracinée dans le
grand amour de Dieu pour nous,
dans l’œuvre qu’il accomplit avec
nous, peut nous soutenir dans les
moments difficiles. Cependant, notre
espérance est également renforcée
lorsque nous regardons notre propre
biographie avec un regard
réconciliateur : « Si nous ne sommes
pas réconciliés avec notre histoire,
nous ne pouvons même pas faire le
pas suivant, car nous serons toujours
prisonniers de nos attentes et des
déceptions qui en découlent » [3].
Dieu ne nous demande jamais de
choses impossibles ; il veut
seulement que nous le laissions
entrer dans les profondeurs de notre
âme, même dans notre passé. Il sera
alors en mesure d’orienter nos pas



futurs vers la rencontre à venir avec
le Christ.

L’ICONOGRAPHIE ANCIENNE
représentait l’espérance comme une
ancre. C’est pourquoi, sur de
nombreux navires, l’ancre la plus
lourde et la plus importante porte le
nom de cette vertu théologale.
L’espérance en Dieu nous soutient
dans les moments de tempête. Mais
l’image de l’ancre ne doit pas nous
faire penser à une immobilité vitale,
comme si la solution à nos problèmes
était de rester paralysé. Jésus-Christ
vient renouveler toutes choses (cf. Ap
25, 1), alors s’ancrer en lui, c’est être
prêt à prendre la mer pour des
océans insoupçonnés.

« Il jugera les petits avec justice ; avec
droiture, il se prononcera en faveur
des humbles du pays » (Is 11, 4).



L’espoir combine une acceptation
réaliste de notre vulnérabilité avec
une ouverture aux dons que Dieu
nous offre chaque jour. Sans renier
notre personnalité ou notre passé,
nous voulons nous revêtir peu à peu
de notre Seigneur Jésus-Christ (cf.
Rm 13, 14). Ainsi, la venue de Jésus à
Noël ne sera pas un événement
purement extérieur, mais nous
parviendrons à une plus grande
intimité avec ce Dieu qui a voulu se
faire Enfant pour entrer dans notre
cœur.

Saint Josémaria considérait
l’espérance comme « ce don très
doux de Dieu, qui comble nos âmes
de joie » [4]. L’ancrage de notre vie
dans le passé de notre salut, et dans
le futur de la seconde venue de Jésus,
confère au présent une douceur
divine ; chaque moment de notre vie
se transforme en une rencontre avec
Jésus qui est venu et qui viendra.
Marie, notre espérance, a su ouvrir



sa propre histoire à l’avenir de Dieu
et c’est pourquoi elle était si
heureuse à chaque instant de son
passage sur terre.

[1]. Saint Jean Paul II, Audience
générale, 17décembre 2003.

[2]. Benoît XVI, Homélie, 1er décembre
2007.

[3]. Pape François, Patris corde, n° 4.

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
206.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-2eme-dimanche-de-lavent-

cycle-a/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-lavent-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-lavent-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-lavent-cycle-a/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-2eme-dimanche-de-lavent-cycle-a/

	Méditation : 2ème dimanche de l’Avent (année A)

