
opusdei.org

Méditation : 24 août,
Saint Barthélémy,
apôtre

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : partager ce
que l’on a sur le cœur ;
Nathanaël conquiert Jésus par
sa simplicité ; la simplicité des
enfants.

- Partager ce que l’on a sur le cœur

- Nathanaël conquiert Jésus par sa
simplicité.

- La simplicité des enfants



L’APÔTRE Barthélemy est
traditionnellement identifié à
Nathanaël, originaire de Cana en
Galilée (cf. Jn 21, 2). Il était ami de
Philippe, qui lui parlait avec
enthousiasme du maître de Nazareth
qu’il venait de rencontrer, parce qu’il
était convaincu qu’il était le Messie.
La réponse de Nathanaël, cependant,
fut comme une douche froide sur ces
espoirs : « De Nazareth peut-il sortir
quelque chose de bon ? » (Jn 1, 46).

Il est fascinant de voir, dans le
premier chapitre de l’Évangile de
Jean, comment les premiers disciples
de Jésus parlent si naturellement du
Maître à leurs amis et à leurs
proches. Ils sont touchés par la joie
qu’ils éprouvent et par un grand
sentiment de nouveauté : ils ont
trouvé un trésor et veulent le
partager avec leurs proches. Peut-
être ne savent-ils pas comment
décrire avec des mots ce qui les attire
tant chez Jésus, et ils recourent alors



à une invitation très directe : « Viens,
et vois » (Jn 1, 46). Ce n’est pas
Philippe qui changera directement la
vie de Nathanaël, mais la rencontre
directe avec le Seigneur. « La foi naît
par attirance, on ne devient pas
chrétien parce qu’on est forcé par
quelqu’un, non, mais parce qu’on est
touché par l’amour » [1]].

Le dialogue entre Philippe et
Nathanaël témoigne d’une grande
amitié, pleine de confiance. Chacun
partage avec son ami ce qu’il a sur le
cœur, se montre tel qu’il est et
exprime ses opinions avec simplicité.
Nathanaël fait de même, exprimant
d’abord son scepticisme quant au fait
qu’un prophète, et a fortiori le
Messie, puisse venir d’un endroit
comme Nazareth. Cependant, sa
confiance en Philippe est plus forte
que ses doutes, et il décide d’accepter
l’invitation à rencontrer le Seigneur.
« Notre connaissance de Jésus a
besoin avant tout d’une expérience



vivante : le témoignage des autres est
certes important, puisque toute notre
vie chrétienne commence
généralement par l’annonce qui nous
parvient à travers un ou plusieurs
témoins. Mais ensuite, nous devons
nous impliquer personnellement
dans une relation intime et profonde
avec Jésus » [2].

NATHANAËL est très surpris lorsque
le Seigneur, le voyant arriver, lui dit
directement : « Voici vraiment un
Israélite : il n’y a pas de ruse en lui
» (Jn 1, 47). À cet éloge, il répond, un
peu confus : « D’où me connais-tu ? »
La réponse de Jésus est, à première
vue, étrange : « Avant que Philippe
t’appelle, quand tu étais sous le
figuier, je t’ai vu » (Jn 1, 48). Cette
phrase est un mystère pour nous,
mais Nathanaël savait
manifestement très bien à quoi le



Seigneur faisait référence : à quelque
chose qui avait une incidence
profonde et importante sur sa vie.
C’est pourquoi « il est touché dans
son cœur par ces paroles de Jésus, il
se sent compris et arrive à la
conclusion : cet homme sait tout de
moi, il connaît et sait le chemin de la
vie, je peux vraiment faire confiance
à cet homme ». C’est ainsi qu’il
répond par une belle et claire
confession de foi : “Rabbi, tu es le Fils
de Dieu, tu es le Roi d’Israël” » (Jn 1,
49). C’est le premier et important pas
sur le chemin de l’adhésion à Jésus»

[3].

Dans l’éloge que Jésus fait de
Nathanaël, nous pouvons voir le
plaisir qu’une personne simple et
sincère éveille dans le cœur du
Christ. D’une certaine manière, c’est
quelque chose que nous pouvons
nous aussi apprécier : qu’une
personne se présente à nous telle
qu’elle est, sans masques ni arrière-



pensées. La simplicité et la sincérité
sont deux vertus étroitement liées
qui nous aident à être cohérents et
authentiques : des personnes qui se
montrent telles qu’elles sont en
paroles et en actes, avec clarté et
vérité. « Méditez, mes enfants,
écrivait saint Josémaria, ces paroles
claires et merveilleuses de saint
Paul : “Toute notre gloire consiste
dans le témoignage que nous rend
notre conscience, que nous avons agi
en ce monde avec sincérité de cœur
et sincérité devant Dieu” (2 Co 1, 12).
C’est la gloire de l’Œuvre, et c’est ce
que chacun de nous doit s’efforcer de
vivre dans toutes les situations et
circonstances où il se trouve. La
simplicité et le naturel sincère de
notre esprit brilleront dans le
monde, devant les hommes, si vous
vous efforcez d’être filialement
simples et sincères dans vos rapports
avec Dieu, si vous cherchez
continuellement à mettre vos



pensées, vos paroles et vos actes en
accord avec la Vérité » [4]

LA RACINE de la simplicité qui a
marqué la vie de saint Barthélemy se
trouve dans l’humilité, une vertu qui
nous permet de reconnaître en
présence de Dieu qui nous sommes
vraiment et quelle est la situation de
notre âme. Cette connaissance de soi
nous conduit à nous remettre
pleinement entre les mains du
Seigneur, à lui faire confiance plus
qu’à nous-mêmes et à embrasser de
tout cœur les projets de Dieu pour
notre vie. Pour vivre cette humilité,
et avec elle une grande simplicité et
une décomplexion intérieure, nous
devons être comme des enfants dans
la vie spirituelle, comme le
conseillait saint Josémaria : «
Devenez des enfants devant Dieu. Ce
n’est qu’ainsi que nous saurons être



des hommes très mûrs sur la terre,
parce qu’à travers notre simplicité, la
main de Dieu agira avec sa force et sa
sécurité. Enfants devant Dieu, avec
une confiance totale, comme un petit
enfant fait confiance à sa mère ; il ne
s’inquiète pas du lendemain ni de
quoi que ce soit d’autre : sa mère
veille sur lui. Dieu veille sur nous si
nous sommes simples» [5]

L’un des aspects qui caractérisent
l’enfant est qu’il n’a aucun mal à
reconnaître ses faiblesses. Lorsqu’il
est confronté à quelque chose qui l’a
blessé ou qui lui a fait peur, il
n’hésite pas à s’adresser
immédiatement à ses parents. C’est
pourquoi saint Josémaria nous
encourage à imiter cette attitude
dans notre vie spirituelle. «Pourquoi
ce découragement ? À cause de tes
misères ? À cause de tes défaites,
parfois continuelles ? À cause d’un
mauvais, très mauvais moment, que
tu n’attendais pas ? Sois simple.



Ouvre ton cœur. Vois, rien n’est
encore perdu. Tu peux encore aller
de l’avant, et avec plus d’amour, plus
d’affection, plus de force. Réfugie-toi
dans la filiation divine : Dieu est ton
Père très aimant. Voilà ta sécurité, le
mouillage où tu peux jeter l’ancre,
quoi qu’il arrive à la surface de cette
mer qu’est la vie. Et tu y trouveras la
joie, la vigueur, l’optimisme, la
victoire ![6]. Si nous savons devenir
des enfants devant Dieu, la Vierge
Marie nous protégera aussi en nous
prenant dans ses bras. Nous pouvons
demander à saint Barthélemy de
nous aider à vivre la simplicité qui a
conquis le cœur de Jésus.

[1]. Pape François, Audience, 7 juin
2023.

[2]. Benoît XVI, Audience, 4 octobre
2006



[3]. Ibid.

[4]. Saint Josémaria, Lettre 6, n° 60-61.

[5]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 25 août
1968

[6]. Saint Josémaria, Chemin de Croix,
7ème station, n° 2.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/meditation/
meditation-24-aout-saint-barthelemy-

apotre/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-24-aout-saint-barthelemy-apotre/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-24-aout-saint-barthelemy-apotre/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-24-aout-saint-barthelemy-apotre/
https://opusdei.org/fr-fr/meditation/meditation-24-aout-saint-barthelemy-apotre/

	Méditation : 24 août, Saint Barthélémy, apôtre

