opusdei.org

Le connaitre et se
connaitre (XII) : Des
ames de priere
liturgique

Voici quelques réflexions de
saint Josémaria pouvant nous
aider a nous unir davantage a
Dieu et & ’Eglise dans les
différentes actions liturgiques

05/04/2021

Nous sommes en avril 1936, en
Espagne et ’agitation sociale est
grande. Cependant, le climat habituel
d’étude et de convivialité reste



préservé a ’Académie DYA. Au
milieu de ces journées étranges, un
écrit a ses parents que, la veille, ils
avaient répété un chant liturgique
sous la direction d’un professeur,
dans une atmosphere toute joyeuse
[1]. Dans ce contexte particulier, par-
dela ces bons moments, nous
pouvons nous demander pourquoi
une trentaine d’étudiants assistaient
un dimanche soir a un cours de
chant.

Nous trouvons la réponse dans le fait
que saint Josémaria avait ajouté deux
mois plus tot au programme de
formation de I’Académie précisément
de chant grégorien. Méme si nous
savons que, quand il était curé de
I’église de Perdiguera, il avait
I’habitude de chanter la messe, cette
inclusion dans le programme ne
répondait pas a un golt personnel.
Ce n’était pas non plus un intérét
d’érudit, conséquence de la
découverte et du développement en



Espagne du Mouvement liturgique.
Cette décision était plut6t le résultat
de son expérience pastorale, ma
uniquement par le désir d’aider ces
jeunes a devenir des ames de priére.

I1 est intéressant de voir en détail les
trois publications qu’il possédait
pendant les années trente, toutes
orientées justement a faciliter le
dialogue avec Dieu : chacune d’elles
répondait a une des trois formes
d’expression de la priere chrétienne.
La premiére était centrée sur la
méditation personnelle, une autre
sur la piété populaire et la derniére
encourageait le lecteur a plonger
dans la priere liturgique. Le fruit de
la premiére initiative a été «
Considérations spirituelles », noyau
de son ouvrage si bien connu «
Chemin » ; celui de la deuxieme, le
petit livre « Saint Rosaire » ; quant a
la troisiéme initiative, il a congu le
projet d’écrire un ouvrage dont le
titre serait « Dévotions liturgiques ».



La publication de ce troisiéme
ouvrage était annoncée pour 1939
mais, pour diverses raisons, il n’a
jamais vu le jour. Cependant, il reste
la préface préparée par Mgr Felix
Bilbao, évéque de Tortosa, avec
comme titre « Priez et priez bien ! ».
Ce texte inédit encourage les lecteurs
a rentrer, guidés par ’auteur du
livre, dans la liturgie de I’Eglise, pour
parvenir a une « priere efficace,
savoureuse, solide, qui les unisse
intimement a Dieu » [2].

Préter une voix a la priere de
I’Eglise

Pour saint Josémaria la liturgie
n’était pas un ensemble de normes
ayant pour finalité d’assurer la
solennité de certaines cérémonies. I1
souffrait si la maniere de célébrer les
sacrements et les autres actions
liturgiques n’était pas vraiment au
service de la rencontre personnelle
avec Dieu et les autres membres de



I’Eglise. Un jour, apreés avoir assisté a
une célébration liturgique, il écrivit :
« Un clergé fort abondant :
I’archevéque, le chapitre des
chanoines, les bénéficiés, les
chantres, les servants et les enfants
de cceur... Des ornements
magnifiques : de la soie, de l'or, de
I’argent, des pierres précieuses, des
dentelles et du velours... De la
musique, des voix, de I’art... Et... pas
de peuple ! Des cérémonies
splendides, sans peuple » [3].

Cet intérét pour la participation du
peuple dans la liturgie est
profondément théologique. Dans les
actions liturgiques, la Trinité agit en
commun avec I'Eglise tout entiére et
non seulement avec 'une ou l’autre
de ses composantes. Ce n’est pas un
hasard si la plupart des réflexions de
saint Josémaria sur la liturgie dans
Chemin se trouvent dans le chapitre
intitulé « L’Eglise ». Pour le fondateur
de I’Opus Dei, la liturgie était le lieu



privilégié pour faire ’expérience de
la dimension ecclésiale de la priere
chrétienne ; car dans la liturgie il est
évident que nous nous adressons a
Dieu tous ensemble. La priere
liturgique, tout en étant toujours
personnelle, s’ouvre a des horizons
allant bien au-dela des circonstances
individuelles. Si dans la méditation
personnelle nous sommes le sujet qui
parle, dans la liturgie ce sujet est
I’Eglise universelle. Si dans notre
dialogue téte-a-téte avec Dieu, nous
parlons comme membres de I'Eglise,
dans la priére liturgique, c’est I'Eglise
qui parle par notre intermédiaire.

Ainsi, apprendre a dire le « nous »
des prieéres liturgiques est une
grande école pour bien assembler les
différentes dimensions de nos
relations avec Dieu. Chacun
découvre qu’il est un enfant de plus
de cette grande famille qu’est I'Eglise.
La claire exhortation de saint
Josémaria ne surprend plus : « Ta



priére doit étre liturgique. — Ah si tu
pouvais prendre gout a réciter les
psaumes et les priéres du missel,
plutdt que des priéres privées ou
particulieres ! » [4]

Apprendre a prier liturgiquement
requiert ’humilité de recevoir des
autres les mots que nous dirons. Tout
comme le recueillement du coeur
pour étre bien conscients des liens
qui nous unissent a tous les chrétiens
et apprécier ces liens a leur juste
valeur. En ce sens, il est utile de se
rappeler que nous prions unis a ceux
qui sont avec nous au moment de
notre priere, mais aussi aux absents ;
les chrétiens de son pays, des pays
voisins, du monde entier... Nous
prions aussi avec ceux qui nous ont
précédé et sont en train de se
purifier ou jouissent déja de la gloire
du ciel. De facto, la priere liturgique
n’est pas une formule anonyme, mais
elle est remplie « de visages et de
noms » [5] ; nous nous unissons a



tous ceux qui font partie de notre vie
qui, comme nous, vivent « au nom du
Pere, et du Fils et du Saint-Esprit »,
participant a la vie de la Trinité.

Donner un corps a la priére de
I'Eglise

Nous savons que pour saint
Josémaria la sanctification du travail
ne consistait pas principalement a
insérer des priéres pendant le
travail, mais surtout a transformer
en priere 'activité elle-méme, grace a
la volonté de tout faire pour la gloire
de Dieu, en cherchant la perfection
humaine et en sachant que notre
Pére du ciel nous regarde avec
beaucoup de tendresse. De facon
analogue, I’oraison liturgique ne
consiste pas principalement a dire
des priéeres pendant les actions
liturgiques, mais a célébrer ces
actions rituelles digne, attente ac
devote, avec la dignité, attention et
la dévotion qu’elles méritent,



attentifs a ce qui se fait. Ce ne sont
pas uniquement des occasions de
faire des actes individuels de foi,
d’espérance et de charité, mais des
actions par lesquelles I’Eglise tout
entiere exprime sa foi, son espérance
et sa charite.

Saint Josémaria attachait une grande
importance aux attitudes des
assistants aux différents actes de
culte, a la politesse de la piété. La
dignité requise par la priere
liturgique est en lien tres direct avec
la gestion du corps puisque C’est la
que, d’'une certaine maniere, ce que
nous voulons faire devient
manifeste. La célébration de la sainte
messe, les démarches pour
s’approcher de la confession, les
Saluts au Saint Sacrement, etc.
comportent divers mouvements
personnels, en tant que priere en
action. La priere liturgique, par
conséquent, suppose aussi la priére
du corps. Qui plus est, elle suppose



d’apprendre a donner un corps, ici et
maintenant, a la priére de I’Eglise.
Bien que ce soit souvent le prétre qui
préte sa voix et ses mains au Christ-
Téte, c’est ’'assemblée qui donne voix
et visibilité a ’ensemble du Corps
Mystique du Christ. Par notre
intermédiaire, la priere des saints et
des Ames du purgatoire devient
audible. Voila un bon stimulant pour
vivre avec soin la politesse de la
piété.

En plus de la dignité, la priere
liturgique réclame I’attention. En ce
sens, outre la concentration sur les
mots prononces, il est important
d’étre bien conscient des
circonstances du moment : avec qui
nous nous trouvons, pourquoi et en
vue de quoi. Cette prise de
conscience exige une formation
préalable, toujours perfectible. Avec
des mots de saint Josémaria : «
Doucement. — Considere ce que tu
dis, qui le dit et a qui cela est dit. —



Car ce parler hatif, qui ne laisse place
a aucune reéflexion, n’est que concert
de casseroles. Et je te dirai, avec
sainte Thérese d’Avila, que je
n’appelle pas cela prier, méme si tu
remues abondamment les levres »

[6].

Rencontre avec chacune des
Personnes de la Trinité

Malgré les distractions inévitables,
dues a notre fragilité, dans la priere
liturgique nous participons a la
rencontre mystérieuse mais réelle de
I’Eglise universelle avec les trois
personnes de la Trinité. C’est
pourquoi nous nous enrichissons en
étant conscients que nous nous
adressons a Dieu le Pere, avec ses
traits caractéristiques, méme s’il est
souvent invoqué par un simple «
Dieu » ou « Seigneur ». Le Pére est la
source et I’origine de toutes les
bénédictions que la Trinité répand
sur ce monde et C’est a lui que



retournent, par son Fils, toutes les
louanges que les créatures sont
capables d’exprimer.

Car ce que nous disons au Pére, nous
le disons par l'intermédiaire de Jésus,
qui est non seulement devant nous
mais avec nous. Le Verbe s’est
incarné pour nous conduire au Pere ;
C’est pourquoi découvrir sa présence
a cOté de nous, en frére qui connait
notre faiblesse sans en avoir honte,
nous remplit de consolation et
d’audace. Qui plus est, la priéere
liturgique, en tant que priere
publique de ’Eglise, nait de la priére
de Jésus. Elle est non seulement la
suite de sa priére lorsqu’il était sur
notre terre, mais I’expression,
aujourd’hui et maintenant, de son
intercession pour nous dans le ciel
(cf. He 7, 25). Nous trouvons parfois
des priéres adressées directement a
Jésus, quand nous tournons notre
regard vers le Fils en tant que
Sauveur. Pour toutes ces raisons, la



priere liturgique est une voie royale
pour étre en harmonie avec le cceur
sacerdotal de Jésus-Christ.

La priére adressée au Péere, par le
Fils, se réalise dans I’Esprit Saint.
Etre conscient de la présence de la
troisieme personne de la Trinité dans
la prieére liturgique est un grand don
de Dieu. Le « grand Inconnu »,
comme saint Josémaria I’appelait,
passe physiquement inapercu,
comme la lumiére ou I’air que nous
respirons. Cependant, nous savons
que sans lumiére nous ne verrions
rien et que sans air nous
étoufferions. L’Esprit Saint agit
semblablement dans le dialogue
liturgique. Méme si nous ne nous
adressons pas habituellement a lui,
nous savons qu’il habite en nous et
qu’il nous pousse par des
gémissements inexprimables a nous
adresser au Péere avec les mots que
Jésus nous a enseignés. Son action,
par conséquent, se manifeste



indirectement. Plus que dans les
mots que nous pronongons ou qu’en
celui & qui nous les adressons,
I’Esprit se manifeste dans la maniére
dont nous les disons : il est présent
dans les gémissements qui
deviennent un chant et dans les
silences qui permettent a Dieu de
travailler au-dedans de nous.

De la méme maniére que nous
percevons la présence du vent par
les objets qu’il met en mouvement,
ainsi nous pouvons entrevoir la
présence de I’Esprit Saint lorsque
nous ressentons les effets de son
action. Par exemple, un premier effet
de son action est de nous rendre
conscients que nous sommes en train
de prier en tant que filles ou fils de
Dieu dans I’Eglise. Ou lorsqu’il
permet que la Parole de Dieu
retentisse en nous, non comme une
parole humaine mais comme la
Parole du Pere adressée a chacun.
Surtout, ’Esprit Saint se manifeste



dans la tendresse et la générosité
avec lesquelles le Pére et le Fils se
donnent a fond a chacun de nous
dans la célébration liturgique, en
nous pardonnant, en nous éclairant,
en nous fortifiant ou en nous faisant
des dons particuliers.

En dernier lieu, I’action de I’Esprit
Saint est si intime et nécessaire que,
grace a lui, Paction liturgique est une
vraie contemplation de la Trinité,
nous voyons I'Eglise tout entiére et
Jésus lui-méme, alors que par nos
Sens nous percevons une toute autre
chose. Cest ’Esprit Saint qui nous
découvre que 'dme de la priere
liturgique n’est pas le respect formel
d’une suite de mots ou de
mouvements corporels, mais I’amour
avec lequel nous souhaitons
sincerement servir et nous laisser
servir. I’Esprit Saint nous rend
participants de son mystére
personnel lorsque nous apprenons a
jouir d’un Dieu qui s’abaisse pour



nous servir, de sorte que nous
puissions servir les autres.

Jai vécu ’'Evangile

I1 n’est pas étonnant que le mot «
service » soit un des termes le plus
employé dans I’Ecriture et dans la
Tradition pour évoquer les actions
liturgiques. Découvrir la dimension
de service dans la priere liturgique
entraine beaucoup de conséquences
pour notre vie intérieure. Non
seulement parce que celui qui sert
par amour ne se place pas lui-méme
au centre de tout, mais aussi parce
que voir la liturgie comme un service
est la clé de sa transformation en
quelque chose de vivant. Méme si
cela semble paradoxal, de
nombreuses priéeres des textes
liturgique nous exhortent a imiter
dans notre vie ordinaire ce que nous
avons célébré. Cette invitation ne
signifie pas que nous dévions
étendre le langage liturgique a nos



relations familiales et
professionnelles. Elle signifie, en
revanche, la conversion en un
programme de vie de ce que le rite
nous a permis de contempler et de
vivre [7]. Cest pourquoi, plus d’une
fois, en contemplant ’action de Dieu
au long de sa journée, saint
Josémaria s’exclamait : « Vraiment,
j’ai vécu I’Evangile du jour » [8].

Pour vivre la liturgie du jour et
transformer ainsi notre journée en
service, en une messe de 24 heures, il
est nécessaire de contempler nos
circonstances personnelles a la
lumiére de ce que nous avons
célébré. Pour ce faire, la méditation
personnelle est irremplacable. Saint
Josémaria avait ’habitude de noter
des mots ou des expressions qui
I’avaient frappé pendant la
célébration de la messe ou la
récitation de la Liturgie des Heures,
au point qu'un jour il a écrit : « Je ne
copierai plus de psaume, car je



devrais les copier tous, puisque
chacun d’eux ne contient que des
merveilles, que ’dme découvre
lorsqu’elle sert Dieu » [9]. Il est vrai
que la priere liturgique est source de
priere personnelle, mais il est tout
aussi vrai que, sans la méditation, il
est tres difficile d’en assimiler la
richesse.

C’est dans le silence du téte-a-téte
avec Dieu que, d’ordinaire, la
formules de la priere liturgique
acquiéerent une force intime et
personnelle. En ce sens, ’exemple de
Marie est fort éclairant : elle nous
apprend que pour mettre en pratique
le « fiat », qu’il me soit fait, de la
liturgie, pour le transformer en
service, il est nécessaire de consacrer
du temps a garder personnellement «
tous ces événements et a les méditer
dans son cceur » (cf. Lc 2, 19).

Juan Rego



[1]. Cf. “Un estudiante en la
Residencia DYA”. Lettres de Emiliano
Amann a sa famille (1935-36), dans
Studia et Documenta, vol. 2, 2008, p.
343.

[2]. Archive générale de la Prélature,
77-5-3.

[3]. Notes intimes, n° 1590, 26 octobre
1938, cité dans « Chemin », édition
historico-critique, Rialp, Madrid,
2004, p. 677.

[4]. Saint Josémaria, Chemin, n° 86.

[5]. Pape Frangois, Exhort. ap.
Evangelii gaudium, n° 274.

[6]. Saint Josémaria, Chemin, n° 85.

[7]. Cf. saint Josémaria, Quand le
Christ passe, n° 88.



[8]. Cahier IV, n°® 416, 26 novembre
1931. Cité dans Chemin, édition
historico-critique, p. 298.

[9]. Cahier IV, n° 681, 3 avril 1932.
Cité dans Chemin, édition historico-
critique, p. 297.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-fr/article/xii-des-ames-
de-priere-liturgique/ (13/01/2026)


https://opusdei.org/fr-fr/article/xii-des-ames-de-priere-liturgique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/xii-des-ames-de-priere-liturgique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/xii-des-ames-de-priere-liturgique/

	Le connaître et se connaître (XII) : Des âmes de prière liturgique

