
opusdei.org

Le connaître et se
connaître (XII) : Des
âmes de prière
liturgique

Voici quelques réflexions de
saint Josémaria pouvant nous
aider à nous unir davantage à
Dieu et à l’Église dans les
différentes actions liturgiques

05/04/2021

Nous sommes en avril 1936, en
Espagne et l’agitation sociale est
grande. Cependant, le climat habituel
d’étude et de convivialité reste



préservé à l’Académie DYA. Au
milieu de ces journées étranges, un
écrit à ses parents que, la veille, ils
avaient répété un chant liturgique
sous la direction d’un professeur,
dans une atmosphère toute joyeuse 
[1]. Dans ce contexte particulier, par-
delà ces bons moments, nous
pouvons nous demander pourquoi
une trentaine d’étudiants assistaient
un dimanche soir à un cours de
chant.

Nous trouvons la réponse dans le fait
que saint Josémaria avait ajouté deux
mois plus tôt au programme de
formation de l’Académie précisément
de chant grégorien. Même si nous
savons que, quand il était curé de
l’église de Perdiguera, il avait
l’habitude de chanter la messe, cette
inclusion dans le programme ne
répondait pas à un goût personnel.
Ce n’était pas non plus un intérêt
d’érudit, conséquence de la
découverte et du développement en



Espagne du Mouvement liturgique.
Cette décision était plutôt le résultat
de son expérience pastorale, mû
uniquement par le désir d’aider ces
jeunes à devenir des âmes de prière.

Il est intéressant de voir en détail les
trois publications qu’il possédait
pendant les années trente, toutes
orientées justement à faciliter le
dialogue avec Dieu : chacune d’elles
répondait à une des trois formes
d’expression de la prière chrétienne.
La première était centrée sur la
méditation personnelle, une autre
sur la piété populaire et la dernière
encourageait le lecteur à plonger
dans la prière liturgique. Le fruit de
la première initiative a été «
Considérations spirituelles », noyau
de son ouvrage si bien connu «
Chemin » ; celui de la deuxième, le
petit livre « Saint Rosaire » ; quant à
la troisième initiative, il a conçu le
projet d’écrire un ouvrage dont le
titre serait « Dévotions liturgiques ».



La publication de ce troisième
ouvrage était annoncée pour 1939
mais, pour diverses raisons, il n’a
jamais vu le jour. Cependant, il reste
la préface préparée par Mgr Felix
Bilbao, évêque de Tortosa, avec
comme titre « Priez et priez bien ! ».
Ce texte inédit encourage les lecteurs
à rentrer, guidés par l’auteur du
livre, dans la liturgie de l’Église, pour
parvenir à une « prière efficace,
savoureuse, solide, qui les unisse
intimement à Dieu » [2].

Prêter une voix à la prière de
l’Église

Pour saint Josémaria la liturgie
n’était pas un ensemble de normes
ayant pour finalité d’assurer la
solennité de certaines cérémonies. Il
souffrait si la manière de célébrer les
sacrements et les autres actions
liturgiques n’était pas vraiment au
service de la rencontre personnelle
avec Dieu et les autres membres de



l’Église. Un jour, après avoir assisté à
une célébration liturgique, il écrivit :
« Un clergé fort abondant :
l’archevêque, le chapitre des
chanoines, les bénéficiés, les
chantres, les servants et les enfants
de cœur… Des ornements
magnifiques : de la soie, de l’or, de
l’argent, des pierres précieuses, des
dentelles et du velours… De la
musique, des voix, de l’art… Et… pas
de peuple ! Des cérémonies
splendides, sans peuple » [3].

Cet intérêt pour la participation du
peuple dans la liturgie est
profondément théologique. Dans les
actions liturgiques, la Trinité agit en
commun avec l’Église tout entière et
non seulement avec l’une ou l’autre
de ses composantes. Ce n’est pas un
hasard si la plupart des réflexions de
saint Josémaria sur la liturgie dans 
Chemin se trouvent dans le chapitre
intitulé « L’Église ». Pour le fondateur
de l’Opus Dei, la liturgie était le lieu



privilégié pour faire l’expérience de
la dimension ecclésiale de la prière
chrétienne ; car dans la liturgie il est
évident que nous nous adressons à
Dieu tous ensemble. La prière
liturgique, tout en étant toujours
personnelle, s’ouvre à des horizons
allant bien au-delà des circonstances
individuelles. Si dans la méditation
personnelle nous sommes le sujet qui
parle, dans la liturgie ce sujet est
l’Église universelle. Si dans notre
dialogue tête-à-tête avec Dieu, nous
parlons comme membres de l’Église,
dans la prière liturgique, c’est l’Église
qui parle par notre intermédiaire.

Ainsi, apprendre à dire le « nous »
des prières liturgiques est une
grande école pour bien assembler les
différentes dimensions de nos
relations avec Dieu. Chacun
découvre qu’il est un enfant de plus
de cette grande famille qu’est l’Église.
La claire exhortation de saint
Josémaria ne surprend plus : « Ta



prière doit être liturgique. — Ah si tu
pouvais prendre goût à réciter les
psaumes et les prières du missel,
plutôt que des prières privées ou
particulières ! » [4]

Apprendre à prier liturgiquement
requiert l’humilité de recevoir des
autres les mots que nous dirons. Tout
comme le recueillement du cœur
pour être bien conscients des liens
qui nous unissent à tous les chrétiens
et apprécier ces liens à leur juste
valeur. En ce sens, il est utile de se
rappeler que nous prions unis à ceux
qui sont avec nous au moment de
notre prière, mais aussi aux absents ;
les chrétiens de son pays, des pays
voisins, du monde entier… Nous
prions aussi avec ceux qui nous ont
précédé et sont en train de se
purifier ou jouissent déjà de la gloire
du ciel. De facto, la prière liturgique
n’est pas une formule anonyme, mais
elle est remplie « de visages et de
noms » [5] ; nous nous unissons à



tous ceux qui font partie de notre vie
qui, comme nous, vivent « au nom du
Père, et du Fils et du Saint-Esprit »,
participant à la vie de la Trinité.

Donner un corps à la prière de
l’Église

Nous savons que pour saint
Josémaria la sanctification du travail
ne consistait pas principalement à
insérer des prières pendant le
travail, mais surtout à transformer
en prière l’activité elle-même, grâce à
la volonté de tout faire pour la gloire
de Dieu, en cherchant la perfection
humaine et en sachant que notre
Père du ciel nous regarde avec
beaucoup de tendresse. De façon
analogue, l’oraison liturgique ne
consiste pas principalement à dire
des prières pendant les actions
liturgiques, mais à célébrer ces
actions rituelles digne, attente ac
devote, avec la dignité, l’attention et
la dévotion qu’elles méritent,



attentifs à ce qui se fait. Ce ne sont
pas uniquement des occasions de
faire des actes individuels de foi,
d’espérance et de charité, mais des
actions par lesquelles l’Église tout
entière exprime sa foi, son espérance
et sa charité.

Saint Josémaria attachait une grande
importance aux attitudes des
assistants aux différents actes de
culte, à la politesse de la piété. La
dignité requise par la prière
liturgique est en lien très direct avec
la gestion du corps puisque c’est là
que, d’une certaine manière, ce que
nous voulons faire devient
manifeste. La célébration de la sainte
messe, les démarches pour
s’approcher de la confession, les
Saluts au Saint Sacrement, etc.
comportent divers mouvements
personnels, en tant que prière en
action. La prière liturgique, par
conséquent, suppose aussi la prière
du corps. Qui plus est, elle suppose



d’apprendre à donner un corps, ici et
maintenant, à la prière de l’Église.
Bien que ce soit souvent le prêtre qui
prête sa voix et ses mains au Christ-
Tête, c’est l’assemblée qui donne voix
et visibilité à l’ensemble du Corps
Mystique du Christ. Par notre
intermédiaire, la prière des saints et
des âmes du purgatoire devient
audible. Voilà un bon stimulant pour
vivre avec soin la politesse de la
piété.

En plus de la dignité, la prière
liturgique réclame l’attention. En ce
sens, outre la concentration sur les
mots prononcés, il est important
d’être bien conscient des
circonstances du moment : avec qui
nous nous trouvons, pourquoi et en
vue de quoi. Cette prise de
conscience exige une formation
préalable, toujours perfectible. Avec
des mots de saint Josémaria : «
Doucement. — Considère ce que tu
dis, qui le dit et à qui cela est dit. —



Car ce parler hâtif, qui ne laisse place
à aucune réflexion, n’est que concert
de casseroles. Et je te dirai, avec
sainte Thérèse d’Avila, que je
n’appelle pas cela prier, même si tu
remues abondamment les lèvres » 
[6].

Rencontre avec chacune des
Personnes de la Trinité

Malgré les distractions inévitables,
dues à notre fragilité, dans la prière
liturgique nous participons à la
rencontre mystérieuse mais réelle de
l’Église universelle avec les trois
personnes de la Trinité. C’est
pourquoi nous nous enrichissons en
étant conscients que nous nous
adressons à Dieu le Père, avec ses
traits caractéristiques, même s’il est
souvent invoqué par un simple «
Dieu » ou « Seigneur ». Le Père est la
source et l’origine de toutes les
bénédictions que la Trinité répand
sur ce monde et c’est à lui que



retournent, par son Fils, toutes les
louanges que les créatures sont
capables d’exprimer.

Car ce que nous disons au Père, nous
le disons par l’intermédiaire de Jésus,
qui est non seulement devant nous
mais avec nous. Le Verbe s’est
incarné pour nous conduire au Père ;
c’est pourquoi découvrir sa présence
à côté de nous, en frère qui connaît
notre faiblesse sans en avoir honte,
nous remplit de consolation et
d’audace. Qui plus est, la prière
liturgique, en tant que prière
publique de l’Église, naît de la prière
de Jésus. Elle est non seulement la
suite de sa prière lorsqu’il était sur
notre terre, mais l’expression,
aujourd’hui et maintenant, de son
intercession pour nous dans le ciel
(cf. He 7, 25). Nous trouvons parfois
des prières adressées directement à
Jésus, quand nous tournons notre
regard vers le Fils en tant que
Sauveur. Pour toutes ces raisons, la



prière liturgique est une voie royale
pour être en harmonie avec le cœur
sacerdotal de Jésus-Christ.

La prière adressée au Père, par le
Fils, se réalise dans l’Esprit Saint.
Être conscient de la présence de la
troisième personne de la Trinité dans
la prière liturgique est un grand don
de Dieu. Le « grand Inconnu »,
comme saint Josémaria l’appelait,
passe physiquement inaperçu,
comme la lumière ou l’air que nous
respirons. Cependant, nous savons
que sans lumière nous ne verrions
rien et que sans air nous
étoufferions. L’Esprit Saint agit
semblablement dans le dialogue
liturgique. Même si nous ne nous
adressons pas habituellement à lui,
nous savons qu’il habite en nous et
qu’il nous pousse par des
gémissements inexprimables à nous
adresser au Père avec les mots que
Jésus nous a enseignés. Son action,
par conséquent, se manifeste



indirectement. Plus que dans les
mots que nous prononçons ou qu’en
celui à qui nous les adressons,
l’Esprit se manifeste dans la manière
dont nous les disons : il est présent
dans les gémissements qui
deviennent un chant et dans les
silences qui permettent à Dieu de
travailler au-dedans de nous.

De la même manière que nous
percevons la présence du vent par
les objets qu’il met en mouvement,
ainsi nous pouvons entrevoir la
présence de l’Esprit Saint lorsque
nous ressentons les effets de son
action. Par exemple, un premier effet
de son action est de nous rendre
conscients que nous sommes en train
de prier en tant que filles ou fils de
Dieu dans l’Église. Ou lorsqu’il
permet que la Parole de Dieu
retentisse en nous, non comme une
parole humaine mais comme la
Parole du Père adressée à chacun.
Surtout, l’Esprit Saint se manifeste



dans la tendresse et la générosité
avec lesquelles le Père et le Fils se
donnent à fond à chacun de nous
dans la célébration liturgique, en
nous pardonnant, en nous éclairant,
en nous fortifiant ou en nous faisant
des dons particuliers.

En dernier lieu, l’action de l’Esprit
Saint est si intime et nécessaire que,
grâce à lui, l’action liturgique est une
vraie contemplation de la Trinité,
nous voyons l’Église tout entière et
Jésus lui-même, alors que par nos
sens nous percevons une toute autre
chose. C’est l’Esprit Saint qui nous
découvre que l’âme de la prière
liturgique n’est pas le respect formel
d’une suite de mots ou de
mouvements corporels, mais l’amour
avec lequel nous souhaitons
sincèrement servir et nous laisser
servir. L’Esprit Saint nous rend
participants de son mystère
personnel lorsque nous apprenons à
jouir d’un Dieu qui s’abaisse pour



nous servir, de sorte que nous
puissions servir les autres.

J’ai vécu l’Évangile

Il n’est pas étonnant que le mot «
service » soit un des termes le plus
employé dans l’Écriture et dans la
Tradition pour évoquer les actions
liturgiques. Découvrir la dimension
de service dans la prière liturgique
entraîne beaucoup de conséquences
pour notre vie intérieure. Non
seulement parce que celui qui sert
par amour ne se place pas lui-même
au centre de tout, mais aussi parce
que voir la liturgie comme un service
est la clé de sa transformation en
quelque chose de vivant. Même si
cela semble paradoxal, de
nombreuses prières des textes
liturgique nous exhortent à imiter
dans notre vie ordinaire ce que nous
avons célébré. Cette invitation ne
signifie pas que nous dévions
étendre le langage liturgique à nos



relations familiales et
professionnelles. Elle signifie, en
revanche, la conversion en un
programme de vie de ce que le rite
nous a permis de contempler et de
vivre [7]. C’est pourquoi, plus d’une
fois, en contemplant l’action de Dieu
au long de sa journée, saint
Josémaria s’exclamait : « Vraiment,
j’ai vécu l’Évangile du jour » [8].

Pour vivre la liturgie du jour et
transformer ainsi notre journée en
service, en une messe de 24 heures, il
est nécessaire de contempler nos
circonstances personnelles à la
lumière de ce que nous avons
célébré. Pour ce faire, la méditation
personnelle est irremplaçable. Saint
Josémaria avait l’habitude de noter
des mots ou des expressions qui
l’avaient frappé pendant la
célébration de la messe ou la
récitation de la Liturgie des Heures,
au point qu’un jour il a écrit : « Je ne
copierai plus de psaume, car je



devrais les copier tous, puisque
chacun d’eux ne contient que des
merveilles, que l’âme découvre
lorsqu’elle sert Dieu » [9]. Il est vrai
que la prière liturgique est source de
prière personnelle, mais il est tout
aussi vrai que, sans la méditation, il
est très difficile d’en assimiler la
richesse.

C’est dans le silence du tête-à-tête
avec Dieu que, d’ordinaire, la
formules de la prière liturgique
acquièrent une force intime et
personnelle. En ce sens, l’exemple de
Marie est fort éclairant : elle nous
apprend que pour mettre en pratique
le « fiat », qu’il me soit fait, de la
liturgie, pour le transformer en
service, il est nécessaire de consacrer
du temps à garder personnellement «
tous ces événements et à les méditer
dans son cœur » (cf. Lc 2, 19).

Juan Rego



[1]. Cf. “Un estudiante en la
Residencia DYA”. Lettres de Emiliano
Amann à sa famille (1935-36), dans 
Studia et Documenta, vol. 2, 2008, p.
343.

[2]. Archive générale de la Prélature,
77-5-3.

[3]. Notes intimes, n° 1590, 26 octobre
1938, cité dans « Chemin », édition
historico-critique, Rialp, Madrid,
2004, p. 677.

[4]. Saint Josémaria, Chemin, n° 86.

[5]. Pape François, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, n° 274.

[6]. Saint Josémaria, Chemin, n° 85.

[7]. Cf. saint Josémaria, Quand le
Christ passe, n° 88.



[8]. Cahier IV, n° 416, 26 novembre
1931. Cité dans Chemin, édition
historico-critique, p. 298.

[9]. Cahier IV, n° 681, 3 avril 1932.
Cité dans Chemin, édition historico-
critique, p. 297.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/xii-des-ames-
de-priere-liturgique/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/xii-des-ames-de-priere-liturgique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/xii-des-ames-de-priere-liturgique/
https://opusdei.org/fr-fr/article/xii-des-ames-de-priere-liturgique/

	Le connaître et se connaître (XII) : Des âmes de prière liturgique

