
opusdei.org

« Quelque chose de
grand qui relèverait
de l’ordre de
l’amour » (V) : Pour
que la musique
s’entende bien

La vocation à l’Opus Dei est un
appel à interpréter une
partition, à jouer une musique
de Dieu comportant autant de
variations qu’il y a de
personnes

16/03/2019



Lorsqu’il parlait du Royaume de
Dieu, Jésus savait qu’il évoquait une
réalité bien différente de celle que
ses auditeurs pouvaient imaginer ;
bien différente aussi de celle que, de
nos jours, nous avons tendance à
imaginer. D’où le recours aux
paraboles : des récits et des images
invitant plus à pénétrer dans le
mystère qu’à le définir. Jésus
compare, par exemple, le Royaume
de Dieu à « une graine de moutarde :
quand on la sème en terre, elle est la
plus petite de toutes les semences.
Mais quand on l’a semée, elle grandit
et dépasse toutes les plantes
potagères ; et elle étend de longues
branches, si bien que les oiseaux du
ciel peuvent faire leur nid à son
ombre » (Mc 4, 31-32). Une petite
graine enfouie dans la terre qui
disparaît ainsi de la vue des hommes
et tombe dans l’oubli. Or, elle ne
cesse pas de pousser, aussi
longtemps que l’histoire suit son
cours, apparemment étrangère à lui.



Elle pousse même la nuit, alors que
personne n’en prend soin ni ne lui
prête attention.

Le 2 octobre 1928 Dieu a conduit
saint Josémaria à découvrir dans son
âme une semence qu’il était seul à
pouvoir semer : une petite graine de
moutarde, appelée à pousser dans le
grand champ de l’Église. Quelques
mois plus tard, il a mis par écrit le
code génétique de la semence. « De
simples chrétiens. Pâte en
fermentation. Notre domaine, ce sont
les choses ordinaires, avec naturel.
Moyen : le travail professionnel. Tous
saints ! Don de soi silencieux » [1].
Depuis que Dieu lui a confié la
mission de prendre soin de cette
semence, saint Josémaria n’a vécu
que pour elle. Ce qui alors n’était que
promesse et espérance est
aujourd’hui un arbre feuillu
accueillant beaucoup d’âmes et
donnant de la saveur à beaucoup de
vies.



Il est normal de vouloir être saint

« Chaque saint est une mission, écrit
le pape ; […] un message que l’Esprit
Saint puise dans la richesse de Jésus-
Christ et offre à son peuple » [2].
Saint Josémaria a reçu un message et
l’a incarné. Lui-même est devenu le
message si bien que sa vie et ses
enseignements ont commencé à
interpeller un bon nombre de gens. «
Que ta vie ne soit pas une vie stérile.
— Sois utile. — Laisse ton empreinte.
— Que rayonne la lumière de ta foi et
de ton amour. […] Et embrase tous
les chemins de la terre au feu du
Christ que tu portes dans ton cœur » 
[3].

Saint Josémaria portait ce feu dans
son cœur, comme l’a vite remarqué
José Luis Muzquiz, un des premiers
fidèles de l’Opus Dei à recevoir
l’ordination sacerdotale. Lors de leur
première rencontre, saint Josémaria
lui a parlé de quelque chose que



personne ne lui avait jusqu’à alors
suggéré : être un apôtre sur son lieu
de travail. Et d’ajouter aussitôt
après : « Il n’y a d’autre amour que
l’Amour ; les autres amours sont
petits ». Cette tournure a
profondément impressionné son
interlocuteur : « On voyait qu’elle
jaillissait du fond de son âme, d’une
âme éprise de Dieu. Les circuits
mentaux que j’avais ont fini alors de
fondre » [4].

Lors d’une messe en action de grâce
pour la béatification de cette âme
éprise, celui qui, à l’époque, était le
cardinal Ratzinger expliquait, dans
ce style à la fois simple et profond
qui le caractérisait, que « le sens du
mot « saint » avait connu au fil du
temps une dangereuse restriction,
dont les effets se font ressentir
aujourd’hui encore. Nous pensons
aux saints qui sont représentés sur
nos autels, aux miracles et aux vertus
héroïques, et nous pensons alors que



cela ne concerne qu’un petit nombre
d’élus dont nous ne pouvons pas
faire partie. Nous abandonnons la
sainteté à ce petit nombre d’inconnus
et nous nous contentons
modestement d’être comme nous
sommes. Josémaria Escriva a tiré les
chrétiens de cette apathie spirituelle :
non, la sainteté n’est pas quelque
chose d’insolite, mais une réalité
habituelle et normale pour tout
baptisé. Elle ne consiste pas à
rechercher je ne sais quels héroïsmes
inimitables et inaccessibles, elle revêt
mille formes différentes. Elle peut se
réaliser en tout état et dans toutes les
conditions. Elle est la normalité » [5].

Pour un chrétien il est naturel de
vouloir être saint. C’est pourquoi,
très tôt, saint Josémaria écrivait : «
Les saints ne furent pas des êtres
anormaux, des « cas intéressants »
pour un médecin moderniste. Ils
furent, ils sont normaux : de chair et
d’os comme toi. — Et ils ont triomphé



» [6]. L’appel à l’Opus Dei suppose
une prise de conscience de cette
normalité qu’est la sainteté ; le désir
de devenir un interprète de ce
message si simple, de cette musique.
Des partitions existent, en effet : la
vie et la prédication de saint
Josémaria ; la proclamation de
l’appel universel à la sainteté par le
Concile Vatican II [7] ; le magistère
récent des papes qui développe cette
doctrine… et, surtout, l’Évangile [8].
Les partitions sont donc disponibles ;
mais il faut que la musique retentisse
aux quatre coins de la planète, avec
une infinité de variations qui doivent
encore voir le jour : la vie concrète
d’un grand nombre de chrétiens.

Si près de lui que nous vivions avec
lui

En inspirant l’Opus Dei, le Seigneur a
fait cadeau à son Église d’un chemin,
d’une spiritualité « conçue » pour
aborder toute sorte de paysages



quotidiens, destinée à fusionner avec
le travail et la vie normale et
ordinaire de personnes de toute
sorte. « De loin, là-bas, à l’horizon, il
semble que le ciel rejoigne la terre.
N’oublie pas que c’est dans ton cœur
d’enfant de Dieu que la terre et le ciel
se rejoignent vraiment » [9]. C’est
pourquoi, bien que la vocation à
l’Opus Dei comble ceux qui la
reçoivent d’esprit d’initiative et de
désirs d’améliorer leur
environnement, elle ne les amène
pas à faire des choses différentes de
celles qui les occupent déjà. Elle les
amène surtout à les faire d’une autre
façon, bien unis à Dieu dans tout ce
qu’ils font, en essayant de tout
partager avec lui. « Mes enfants,
suivre le Christ […] c’est là notre
vocation. Et le suivre de si près que
nous vivions avec lui, comme les
Douze premiers ; de si près que nous
nous identifiions avec lui, que nous
vivions sa Vie, jusqu’à ce qu’arrive le
moment où, si nous n’y avons pas



mis d’obstacles, nous puissions dire
avec saint Paul : Ce n’est plus moi qui
vis, c’est le Christ qui vit en moi (Ga
2, 10) » [10].

Un des premiers surnuméraires se
souvient de sa surprise lorsque le
fondateur de l’Œuvre lui dit : « “Dieu
t’appelle sur des chemins de
contemplation”. Pour lui, marié et
père de plusieurs enfants, qui devait
se battre pour élever sa famille, ce
fut “une véritable découverte” » [11].
Une autre fois, saint Josémaria
conseillait : « Parle, parle au
Seigneur : “Je suis fatigué, Seigneur,
je n’en peux plus. Seigneur, je
n’arrive pas à faire cela ; comment le
ferais-tu ? » [12] Voilà précisément la
contemplation au milieu du monde :
un regard profond et affectueux sur
la réalité, qui se nourrit du regard de
Dieu, dans un dialogue ininterrompu
avec lui. Saint Josémaria résumait ce
beau défi en une phrase percutante :
« Être d’autant plus en Dieu que l’on



est dans le monde » [13]. Cette
proximité, cette amitié si intense
avec lui, sont la racine d’où poussent
deux traits qui, tout en n’étant pas
exclusifs de la vocation à l’Œuvre,
ont un relief particulier pour les
chrétiens appelés par Dieu à suivre
ce chemin : l’appel à être des apôtres,
à faire connaître le Christ, et la
mission de transformer et de
réconcilier le monde avec Dieu par
leur travail.

Cependant, avant de nous y arrêter,
une question se pose logiquement : si
la sainteté est pour tout le monde,
comme saint Josémaria l’a prêché sa
vie durant et comme le pape nous l’a
récemment rappelé ; si le Seigneur
envoie tous les chrétiens annoncer
l’Évangile, quel est le côté spécifique
de la vocation à l’Opus Dei en tant
que réponse à l’appel à rencontrer
Dieu au milieu du monde ?



L’explication est relativement
simple : « La vocation à l’Opus Dei
accueille, recueille, canalise le don de
soi à Dieu et aux autres réclamé par
la vocation chrétienne. Le seul
élément particulier qui s’y ajoute est
précisément le canal : ce don de soi
s’accomplit par l’appartenance à une
institution précise de l’Église (l’Opus
Dei) qui possède une spiritualité
déterminée et des moyens précis de
formation et d’apostolat » [14],
destinés en particulier au service de
Dieu et des autres à travers le travail
et les affaires ordinaires de chaque
jour. Autrement dit : qui découvre et
accueille son appel à l’Opus Dei
prend la décision de donner sa vie
pour les autres (telle est l’essence de
la vie chrétienne) prenant appui sur
un chemin qui lui permet de relever
le défi, avec l’aide de Dieu et d’une
grande famille. C’est pourquoi il est
disposé à faire tout ce qu’il peut pour
que ce charisme nourrisse sa vie
intérieure, éclaire son intelligence,



enrichisse sa personnalité… afin
d’être en mesure de rencontrer
effectivement Dieu dans sa vie et, à la
fois, de partager sa découverte.

Tous ceux qui ont un grand cœur

Sur la route reliant Béthanie à
Jérusalem, Jésus a faim. Voulant
manger quelque chose il s’approche
d’un figuier (Mt 21, 18) : « Il
s’approche de toi, il s’approche de
moi. La faim, la soif d’âmes de Jésus ?
Du haut de la croix, il a crié : sitio !
(Jn 19, 28), j’ai soif. Soif de nous, de
notre amour, de nos âmes, de toutes
les âmes que nous devons amener
jusqu’à lui par le chemin de la croix,
qui est le chemin de l’immortalité et
de la gloire du Ciel » [15].

La vocation à l’Œuvre suppose de
partager cette faim et cette soif de
Dieu. Lorsque saint Josémaria
s’efforçait de faire aller de l’avant la
première résidence de l’Œuvre,
certains lui recommandaient



vivement de ne pas se précipiter.
Lors d’une récollection, il rédigeait
une note : « Hâte. Ce n’est pas de la
hâte. C’est Jésus qui nous pousse » 
[16]. Comme saint Paul, l’amour du
Christ le saisissait (cf. 2 Co 5, 14).
C’est avec la même urgence sereine
que Dieu souhaite nous voir frapper
à la porte de chacun : « Sois
conscient, qui que tu sois, que tu es
aimé ! » [17]. Dans la normalité, avec
naturel, en aimant tout le monde et
en étant aimé de tout le monde, en
aidant, en servant et en transmettant
tout ce que nous avons appris tout en
apprenant ; en partageant les défis et
les travaux, les problèmes et les
angoisses, en tissant des liens
d’amitié… Là où nous sommes nés,
où nous travaillons et où nous
faisons nos achats, c’est là que nous
pouvons être ferment, levain, sel,
lumière du monde.

Dieu n’appelle pas à son Œuvre des
superhéros. Il appelle des gens



normaux, pourvu qu’ils aient un
cœur grand et magnanime, un cœur
où tout le monde ait une place. C’est
ce que saint Josémaria entrevoyait
déjà dans un texte des premières
années, en pensant à ceux qui
pourraient recevoir de Dieu l’appel à
l’Œuvre : « Il n’y a pas de place pour
les égoïstes, les lâches, les indiscrets,
les pessimistes, les tièdes, les
stupides, les paresseux, les timides,
les frivoles. Il y en a une en revanche
pour les malades, aimés de Dieu, et
pour tous ceux qui ont un cœur
grand, même si leurs faiblesses ont
été plus grandes encore » [18]. Bref,
ceux qui découvrent l’appel de Dieu
à l’Opus Dei peuvent avoir des
défauts, des limites, des misères ;
mais aussi de grands idéaux, un
grand désir d’aimer et de transmettre
l’amour de Dieu aux autres.

Aimer le monde comme Dieu
l’aime



« Car Dieu a tellement aimé le
monde, lisons-nous dans l’Évangile
selon saint Jean, qu’il a donné son
Fils unique, afin que quiconque croit
en lui ne se perde pas, mais obtienne
la vie éternelle » (Jn 3, 16). Dieu aime
passionnément le monde qu’il a créé,
un monde qui, loin d’être un obstacle
pour la sainteté, est son lieu natif. Au
cœur du message de l’Œuvre se
trouve la conviction que nous
pouvons être saints non pas malgré
notre vie au milieu du monde mais
précisément dans le monde,
profondément insérés en lui. Parce
que le monde, cet amalgame
mystérieux de grandeurs et de
misères, d’amour et de haine, de
rancunes et de pardon, de guerre et
de paix, « attend avec impatience la
révélation des fils de Dieu » (Rm 8,
19).

Pour évoquer notre rapport au
monde, la Genèse emploie deux
verbes : « garder » et « cultiver » (cf.



Gn 2, 15). Par le premier, employé
aussi pour parler de
l’accomplissement des
commandements, le Seigneur nous
rend responsables du monde et nous
dit que nous ne pouvons pas en user
de façon despotique. Par le second, «
cultiver », qui signifie tant «
travailler » (d’habitude la terre) que «
rendre culte » (cf. Nb 8, 11), Dieu
joint le travail au culte : en
travaillant nous nous réalisons, tout
en rendant un culte agréable à Dieu,
parce que nous aimons le monde
comme lui l’aime. Dès lors, sanctifier
le travail c’est en définitive le rendre
plus beau, y aménager une place
pour Dieu.

Il a voulu lui-même garder et cultiver
le monde issu de ses mains de
Créateur, en travaillant avec des
mains d’homme, de créature. Si
pendant des siècles les années de la
vie cachée du Seigneur à l’atelier de
Nazareth ont été perçues comme des



années obscures et sans éclat, elles
deviennent à la lumière de l’esprit de
l’Œuvre « claires comme la lumière
du soleil, […] splendeur qui illumine
nos journées et leur donne leur
véritable dimension » [19]. C’est
pourquoi saint Josémaria
encourageait ses enfants à méditer
souvent sur ce travail qui nous
rappelle la croissance du grain de
blé, caché et silencieux. C’est ainsi
que Jésus grandissait à l’atelier de
Joseph et près de sa Mère en cet
atelier-foyer. Lui-même se
comparerait plus tard au grain de blé
(cf. Jn 12, 24).

La vie simple de la Sainte Famille
montre que certaines tâches, tout en
paraissant humbles à un regard
terrestre, ont une immense valeur
aux yeux de Dieu, en raison de
l’amour, du soin et de l’envie de se
rendre utile mis en eux. C’est
pourquoi « sanctifier le travail ne
consiste pas à rendre saint ce que



l’on fait en travaillant mais plus
précisément à rendre saint le travail
lui-même » [20]. Ainsi, « le travail
humain bien achevé devient collyre
pour découvrir Dieu […] en toute
chose. Ce qui est arrivé en notre
époque, alors que le matérialisme
s’évertue à faire du travail une boue
rendant les hommes aveugles et les
empêchant de regarder Dieu » [21].

Pour porter du fruit, le grain a besoin
de se cacher, de disparaître. C’est
ainsi que saint Josémaria voyait sa
vie : « Mon lot est de me cacher et de
disparaître, pour que Jésus seul brille
» [22]. Et c’est aussi ainsi que Dieu
veut que tous les hommes et les
femmes qu’il appelle et continuera
d’appeler à l’Œuvre voient leur vie.
Comme les premiers chrétiens : des
gens normaux et courants qui, s’ils
ont fait du bruit, ce n’était pas pour
recevoir des applaudissements mais
pour que Dieu puisse briller. Des
gens surtout « qui vécurent du Christ



et qui firent connaître le Christ […] :
des semeurs de paix et de joie, de la
paix et de la joie que le Christ nous a
apportées » [23].

Eduardo Camino / Carlos Ayxelá

[1]. Notes intimes, n° 35, dans P.
Rodriguez, F. Ocariz, J. L. Illanes, 
L’Opus Dei dans l’Église,
Beauvechain1996, p. 166. Traduit de
l’espagnol par D. Le Tourneau.

[2]. Pape François, Exhort. ap. 
Gaudete et exsultate, 19 mars 2018,
nos 19 et 21.

[3]. Saint Josémaria, Chemin, n° 1.

[4]. Chemin, édition historico-
critique, commentaire du point n°
417.



[5]. J. Ratzinger, Homélie, 19 mai
1992.

[6]. Chemin, n° 133.

[7]. Concile Vatican Ii, Const. dogm. 
Lumen gentium, 21 octobre 1964, n°
40.

[8]. Cf. Jean Paul II, Exhort. ap. 
Christifideles laici, 30 décembre 1988,
nos 16-17 ; Benoît XVI, Audience, 13
avril 2011 ; et plus récemment,
l’exhortation apostolique Gaudete et
exsultate, 19 mars 2018, du pape
François.

[9]. Saint Josémaria, Sillon, n° 309.

[10]. Dialogue avec le Seigneur, p. 13.

[11]. V. García Hoz, “Mi encuentro
con Monseñor Escrivá de Balaguer”,
en R. Serrano (ed.) Así le vieron,
Madrid, 1992, p. 83.

[12]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une réunion de famille,



Valladolid, 22 octobre 1972 (citées
dans le documentaire “Le cœur du
travail”).

[13]. Saint Josémaria, Forge n° 740.

[14]. F. Ocariz, La vocation à l’Opus
Dei comme vocation dans l’Église,
dans l’Opus Dei dans l’Église,
Beauvechain1996, p. 132.

[15]. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 202.

[16]. Notes intimes n° 1753, citée
dans Vazquez de Prada, A. Le
fondateur de l’Opus Dei (I) Paris –
Montréal 2001, p. 511.

[17]. Saint Jean Paul II, Entrez dans
l’espérance, Paris 1994.

[18]. Saint Josémaria, Instruction, 1er

avril 1934, n° 65.

[19]. Quand le Christ passe, n° 14.



[20]. F. Ocariz, Naturaleza, gracia y
gloria, Pampelune 2000, p. 263.

[21]. Bienheureux Álvaro del Portillo,
Lettre, 30 septembre 1975 (AGP,
bibliothèque, P17, 1991, vol. II, p. 63).

[22]. Saint Josémaria, Lettre, 28
janvier 1975, dans en E. Burkhart, J.
López, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de San Josemaría, Madrid
2011, vol. 2, p. 301.

[23]. Quand le Christ passe, n° 30.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/vocation-5-
pour-que-la-musique-sentende-bien/

(31/12/2025)

https://opusdei.org/fr-fr/article/vocation-5-pour-que-la-musique-sentende-bien/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vocation-5-pour-que-la-musique-sentende-bien/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vocation-5-pour-que-la-musique-sentende-bien/

	« Quelque chose de grand qui relèverait de l’ordre de l’amour » (V) : Pour que la musique s’entende bien

