
opusdei.org

« Quelque chose de
grand qui relèverait
de l’ordre de
l’amour » (XI) :
Marcher avec le
Christ vers la
plénitude de
l’Amour

« Le chemin se résume en un
seul mot : aimer. Aimer, c’est
avoir le cœur grand, ressentir
les préoccupations de ceux qui
nous entourent, savoir
pardonner et comprendre : se
sacrifier, avec Jésus-Christ, pour



toutes les âmes » (Saint
Josémaria)

24/09/2019

Jésus, « ayant aimé les siens qui
étaient dans le monde, les aima
jusqu’au bout » (Jn 13, 1). C’est ainsi
que saint Jean introduit dans son
Évangile le geste inouï de Jésus avant
de commencer le repas pascal. Tous
ont déjà pris place à table quand « il
se lève de table, dépose son
vêtement, et prend un linge qu’il se
noue à la ceinture ; puis il verse de
l’eau dans un bassin. Alors il se mit à
laver les pieds des disciples et à les
essuyer avec le linge qu’il avait à la
ceinture » (Jn 13, 4-5).

Jésus lave les pieds des apôtres. Des
hommes fragiles, choisis pour être le
fondement de l’Église. Tous ont eu
peur au milieu de la tempête qui



secouait le lac, tous ont douté de la
capacité du Maître à nourrir une
foule immense, tous ont discuté avec
passion pour savoir qui serait le plus
important dans le Royaume. Ils ont
aussi commencé à éprouver la
souffrance qu’entraîne la suite du
Maître et ils n’ont pas déserté comme
d’autres, après le discours du Pain de
Vie dans la synagogue de
Capharnaüm. Ils l’ont accompagné
dans ses longs voyages à travers
Israël et ils savent, l’ayant perçu dans
le climat ambiant général, que
certains souhaitent sa mort.

Étonné, Pierre observe ce que Jésus
fait. Il n’arrive pas à le comprendre
et se révolte. « C’est toi, Seigneur, qui
me laves les pieds ? » Jésus lui
répondit : « Ce que je veux faire, tu
ne le sais pas maintenant ; plus tard
tu comprendras. » Pierre lui dit : « Tu
ne me laveras pas les pieds ; non,
jamais ! » (Jn 13, 5-8). La radicalité de
la réponse de Simon surprend. Ce



n’est pas un rejet mais son amour du
Seigneur qui l’amène à formuler ce
refus. Néanmoins, le Seigneur lui fait
voir qu’il a tort : « Si je ne te lave pas,
tu n’auras pas de part avec moi » (Jn
13, 8).

Plus tard tu comprendras

Depuis sa première rencontre avec le
Maître, saint Pierre a parcouru un
chemin de croissance intérieure qui
l’a aidé à comprendre peu à peu qui
est Jésus, le Fils du Dieu vivant. Or, la
Passion du Seigneur approche et il
lui reste encore un long chemin à
parcourir. Une scène en deux actes a
lieu au Cénacle : le lavement de pieds
et l’institution de l’Eucharistie, qui
vont permettre à Pierre de
commencer à découvrir jusqu’à
quelle extrémité l’Amour de Dieu
peut aller et à quel point cet Amour
l’interpelle personnellement. Pour
l’heure, le commandement d’aimer
son prochain comme soi-même n’est



encore pour lui qu’un simple énoncé.
Il n’a pas encore pénétré dans son
cœur avec la profondeur souhaitée
par Jésus. Voilà pourquoi Pierre se
révolte. Il n’accepte pas que la
volonté de Dieu concernant son
Maître et le concernant lui-même soit
une vie d’amour et de service
humble rendu à tout homme, à
n’importe quel homme.

Dans notre vie, nous pouvons
souvent faire la même expérience
que Pierre. Nous aussi, nous avons
du mal à comprendre, et nous avons
besoin de temps pour saisir les
vérités les plus élémentaires. Notre
cœur abrite à la fois de grands désirs
d’aimer et des intentions moins
nobles ; souvent la peur nous
paralyse et nous prononçons des
mots que les œuvres ne suivent pas.
Nous aimons le Seigneur, nous nous
rendons compte que la vocation
divine est notre joyau le plus
précieux, au point que nous avons



tout vendu pour l’acquérir. Mais le
passage du temps, les circonstances
changeantes, certaines situations
désagréables ou la fatigue engendrée
par le travail quotidien peuvent
troubler notre chemin.

En outre, il se peut que nous n’ayons
pas encore atteint le degré de
maturité humaine et spirituelle
nécessaire pour vivre la vocation
comme un chemin d’amour. Notre
charité envers le prochain peut être
affectée par l’une ou l’autre de ces
distorsions qui réduisent notre
mystère personnel : le
sentimentalisme qui amène à être
plus sensible à la perception
momentanée des choses qu’à une
relation profonde avec Dieu et avec
les autres ; le volontarisme, qui nous
fait oublier que la vie chrétienne
consiste, en grande partie, à laisser
Dieu nous aimer et à aimer à travers
nous ; le perfectionnisme, qui tend à
voir les déficiences humaines comme



quelque chose d’étranger au plan de
Dieu.

Cependant, justement parce que Dieu
tient compte de nos limites, il n’est
pas surpris ni ne se lasse de nous
voir compliquer ou défigurer notre
vocation. Il nous a appelés, comme il
a appelé Pierre, alors que nous
sommes des pécheurs. Aussi insiste-t-
il : « Si je ne te lave pas, tu n’auras
pas de part avec moi. » Simon Pierre
s’avoue vaincu : « Alors, Seigneur,
pas seulement les pieds, mais aussi
les mains et la tête ! » (Jn 13, 8-9).
Sachant que Pierre a été poussé par
l’amour, Jésus lui répond avec la
même radicalité. Le cœur de l’apôtre
réplique avec l’impétuosité qui le
caractérise : « Pas seulement les
pieds, mais aussi les mains et la tête.
» Des mots prononcés un peu trop
vite. Était-il bien conscient de leur
signification ? Ce qui est arrivé
ensuite semble montrer que pas tout
à fait. Il devait le comprendre plus



tard, peu à peu, à travers les
souffrances de la Passion et de la joie
de la Résurrection, sous l’action de
l’Esprit Saint. Son dialogue avec Jésus
nous apprend, en tout cas, que pour
marcher vers la plénitude de
l’Amour le premier pas consiste à
découvrir l’amour et la tendresse de
Jésus pour chacun ; et de savoir qu’à
travers nos misères rectifiées, nous
lui ressemblerons toujours.

Les degrés de la liberté

Suivre Jésus signifie apprendre à
aimer comme lui. Il s’agit d’un
chemin qui monte, qui demande un
effort mais qui est aussi un chemin
de liberté. « Plus nous sommes libres,
plus nous pouvons aimer. Et l’amour
est exigeant : “l’amour supporte tout,
croit tout, espère tout” (1 Cor 13, 7)
[1] » Étant encore un jeune prêtre,
saint Josémaria a décrit ainsi
l’itinéraire qui permet de monter
vers la liberté fidèle : « Degrés : se



résigner à la Volonté de Dieu ;
accepter la Volonté de Dieu ; vouloir
la Volonté de Dieu ; aimer la Volonté
de Dieu. [2] »

La résignation est le degré inférieur
de la liberté. Il s’agit de l’attitude la
moins généreuse des quatre. Elle
peut facilement dégénérer en tiédeur
spirituelle. On pourrait la décrire
comme le fait d’endurer sans aucune
croissance ; endurer pour endurer,
parce que l’« on a pas le choix ». Il est
vrai que la vertu cardinale de force
d’âme conduit à l’endurance et à la
résistance et que, de facto, elle fait
ainsi grandir la liberté, parce que
nous comprenons et désirons le bien
visé par cette résistance. Cependant,
la résignation ne perçoit aucun bien
ou si vaguement qu’elle n’arrive pas
à générer la joie. Parfois, pendant
une période plus ou moins longue,
nous devons surmonter cette
attitude ; mais si quelqu’un en venait
à s’installer définitivement dans la



résignation il serait peu à peu envahi
par la tristesse.

Se conformer à la volonté de Dieu est
l’expression d’un état supérieur : se
faire à la forme, à la réalité. Il ne faut
pas confondre cette conformité avec
celle de la personne médiocre, sans
rêves, sans projets ni attentes dans sa
vie. Il s’agit plutôt de l’attitude
réaliste de celui qui sait que tout bon
désir est agréable aux yeux de Dieu.
Qui cherche en ce sens à apprendre à
entrer, peu à peu, dans la logique
divine, à se convaincre que tout
concourt au bien de ceux qui aiment
Dieu (cf. Rm 8, 28). Saint Josémaria
exprimait parfois cette disposition
envers le dessein du Père à l’aide
d’une image biblique : « Seigneur,
aide-moi à être fidèle et docile, […]
comme l’argile entre les mains du
potier ! — Et ainsi ce ne sera pas moi
qui vivrai, mais c’est toi qui vivras et
agiras en moi, ô mon Amour. [3] »



Nous devinons ainsi pourquoi ce
processus de conformation à la
volonté de Dieu nous pousse à
prendre notre envol, au moment
même où nous commençons à aimer
la volonté de Dieu : « Tu vivras et
agiras en moi, mon Amour. » Les
circonstances et les personnes que
nous n’avons pas choisies sont
aimées pour elles-mêmes parce
qu’elles sont bonnes : nous décidons
d’en faire le choix. « Mon Dieu, je
choisis tout » [4], disait sainte
Thérèse de Lisieux. Elle se rendait
compte, avec saint Paul, que « ni la
mort ni la vie, ni les anges ni les
Principautés célestes, ni le présent ni
l’avenir, ni les Puissances, ni les
hauteurs, ni les abîmes, ni aucune
autre créature, rien ne pourra nous
séparer de l’amour de Dieu qui est
dans le Christ Jésus notre Seigneur
» (Rm 8, 38-39). Ainsi, malgré
l’imperfection des choses, nous
découvrons ce « quelque chose de
saint » que cachent toutes les



situations [5] : l’image de Dieu
devient davantage visible chez les
autres.

Imbibés du sang du Christ

Le dernier pas de la croissance
personnelle nous place devant
l’amour. Ainsi, comme saint Jean
nous l’enseigne, nous entrons dans le
noyau de la révélation chrétienne : «
Et nous, nous avons reconnu l’amour
que Dieu a pour nous, et nous y
avons cru » (1 Jn 4, 16). Après avoir
lavé les pieds des disciples, le
Seigneur leur explique la
signification de son geste : « C’est un
exemple que je vous ai donné » (Jn
13, 15). Les voilà prêts à écouter le
commandement nouveau : « Comme
je vous ai aimés, vous aussi aimez-
vous les uns les autres » (Jn 13, 34). Il
s’agit d’apprendre à aimer les autres
de l’Amour le plus grand, jusqu’à
donner sa vie, comme lui : « Voici
pourquoi le Père m’aime : parce que



je donne ma vie, pour la recevoir de
nouveau. Nul ne peut me l’enlever :
je la donne de moi-même » (Jn 10,
17-18). Le propre de l’amour chrétien
est de se donner, de sortir de soi, de
se livrer avec passion à la réalité que
Dieu le Père a voulue pour chacun de
nous. C’est cela aimer la volonté de
Dieu : une affirmation joyeuse et
créative qui nous pousse de
l’intérieur à sortir de nous-mêmes ;
une décision qui, paradoxalement,
est le seul chemin pour nous
rencontrer vraiment nous-mêmes : «
Celui qui veut sauver sa vie la
perdra, mais qui perd sa vie à cause
de moi la trouvera » (Mt 16, 25).

Cependant, cet amour ne consiste pas
« dans une sorte d’effort moral
poussé à l’extrême […], un degré
supérieur de l’humanisme » [6]. La
nouveauté de ce commandement «
ne peut venir que du don de la
communion avec le Christ, de la vie
avec lui « [7]. C’est pourquoi, tout en



leur découvrant le commandement
nouveau, le Seigneur remet à ses
apôtres le sacrement de l’Amour.
Depuis ce moment, l’Eucharistie se
trouve au centre de la vie
chrétienne : nous ne contemplons
pas une vérité théorique mais un
besoin vital [8].

« La main du Christ nous a saisis
dans un champ de blé : le semeur
presse dans sa main blessée une
poignée de grains. Le sang imbibe la
semence, l’imprègne. Puis le semeur
jette à la volée ce blé pour qu’en
mourant il devienne vie, et pour
qu’en pénétrant dans la terre, il
puisse se multiplier en épis dorés. [9]
» Nous sommes capables de nous
donner à Dieu parce que nous vivons
imbibés du sang du Christ, qui nous
fait mourir à nous-mêmes pour
porter autour de nous d’abondants
fruits de joie et de paix. Notre
participation au sacrifice de Jésus et
notre adoration de sa présence réelle



dans l’Eucharistie nous amènent,
sans solution de continuité, à l’amour
du prochain. C’est pourquoi « celui
qui n’est pas fidèle à la mission
divine de se donner aux autres, en
les aidant à connaître le Christ,
pourra difficilement comprendre ce
qu’est le Pain Eucharistique ». Et
réciproquement, « pour apprécier et
aimer la Sainte Eucharistie, il est
nécessaire de parcourir le chemin du
Christ : être blé, mourir à nous-
mêmes, renaître pleins de vie et
donner du fruit en abondance : cent
pour un ! » [10]

Cohérence eucharistique

« Jésus marche parmi nous comme il
le faisait en Galilée. Il passe dans nos
rues, s’arrête et nous regarde dans
les yeux, sans hâte. Son appel est
attrayant, il est fascinant. [11] »
Lorsque nous nous décidons à
marcher avec lui, à vivre en
communion avec lui, la vie s’éclaire



et acquiert peu à peu une vraie «
cohérence eucharistique » [12] :
l’amour et la proximité que nous
recevons de lui nous permettent de
nous donner aux autres comme lui-
même s’est donné. Ainsi nous
découvrons et écartons peu à peu les
obstacles qui entravent la croissance
de la charité du Christ en nous : la loi
du moindre effort dans
l’accomplissement de nos devoirs ; la
peur d’aller trop loin dans
l’expression de notre affection et
dans le service des autres ; le
manque de compréhension à l’égard
de leurs limites ; l’orgueil qui exige la
reconnaissance par les autres de nos
bonnes actions, troublant ainsi notre
droiture d’intention.

Saint Josémaria parlait avec émotion
de la vie joyeuse de ceux qui se
donnent au Christ et persévèrent
fidèlement dans la réponse à son
appel. « Ce chemin se résume en un
seul mot : aimer. Aimer, c’est avoir le



cœur grand, ressentir les
préoccupations de ceux qui nous
entourent, savoir pardonner et
comprendre : se sacrifier, avec Jésus-
Christ, pour toutes les âmes. [13] »
Nous savons que ceci est au-dessus
de notre capacité. Aussi avons-nous
besoin de demander souvent au
Seigneur de nous donner un cœur
selon le sien. Ainsi, « si nous aimons
avec le cœur du Christ, nous
apprendrons à servir et nous
défendrons la vérité avec clarté et
amour. […] Ce n’est qu’en
reproduisant en nous cette vie du
Christ que nous pourrons la
transmettre aux autres ; ce n’est
qu’en faisant l’expérience de la mort
du grain de blé que nous pourrons
travailler dans les entrailles de la
terre, la transformer de l’intérieur, la
rendre féconde » [14]. Tel est le
chemin de la fidélité qui, étant un
chemin d’Amour, est aussi un
chemin de félicité.



Paul Muller

[1]. F. Ocariz, Lettre, 9 janvier 2018,
n° 5.

[2]. Chemin, n° 774.

[3]. Forge, n° 875 ; cf. Jr 18, 6 : «
Comme l’argile est dans la main du
potier, ainsi êtes-vous dans ma main.
»

[4]. Sainte Thérèse de l’Enfant Jésus, 
Manuscrits autobiographiques, ch. 1.

[5]. Cf. saint Josémaria, Entretiens, n°
114.

[6]. J. Ratzinger – Benoît XVI, Jésus de
Nazareth, “De l’entrée dans
Jérusalem à la Résurrection”.

[7]. Ibid.



[8]. Cf. saint Josémaria, Quand le
Christ passe, n° 154.

[9]. Ibid. n° 3.

[10]. Ibid. n° 158.

[11]. Pape François, Exhort. ap. 
Christus vivit, 25 mars 2019, n° 277.

[12]. Cf. Benoît XVI, Exhort. ap. 
Sacramentum caritatis, 22 février
2007, n° 83.

[13]. Quand le Christ passe, n° 158.

[14]. Ibid.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/vocation-11-
marcher-avec-le-christ/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/fr-fr/article/vocation-11-marcher-avec-le-christ/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vocation-11-marcher-avec-le-christ/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vocation-11-marcher-avec-le-christ/

	« Quelque chose de grand qui relèverait de l’ordre de l’amour » (XI) : Marcher avec le Christ vers la plénitude de l’Amour

