
opusdei.org

Vie de Marie (XIV) :
Les noces de Cana

Jésus et sa Mère sont ensemble
à Cana. Là, par l’intermédiaire
de la Vierge, le Christ a réalisé
un miracle qui a rendu heureux
des jeunes mariés. Nouvel
épisode de la vie de la Vierge.

14/11/2023

A la fin de la longue période de
Nazareth, le Seigneur commença à
annoncer l’avènement du royaume
de Dieu. Tous les évangélistes
rapportent le premier acte de cette
nouvelle étape : recevoir le baptême



que le Précurseur administrait au
bord du Jourdain. Cependant, seul
Saint Jean parle de la présence de la
Vierge dans ces débuts de la vie
publique : le troisième jour – précise-
t-il- il y eut des noces à Cana de
Galilée, et la mère de Jésus y assistait.
Jésus et ses disciples étaient
également invités (Jn 2, 1-2).

Une lecture rapide du texte conduit à
constater simplement que Jésus
réalise un miracle à la demande de
sa Mère. La célébration des noces
durait sept jours, et dans un petit
village comme Cana, il est fort
probable que tous les habitants
prenaient part, d’une façon ou d’une
autre, aux festivités. Jésus y vint avec
ses premiers disciples. Il n’est pas
étonnant qu’ avec autant de
participants on en arrivât à manquer
de vin. Marie, toujours attentive aux
besoins des autres, fut la première à
s’en rendre compte et elle en informa
son Fils :Après une réponse difficile à



interpréter, Jésus répondit à la
demande de sa Mère et réalisa le
grand miracle du changement de
l’eau en vin.

Toutefois, ce que Jean veut nous
relater ne s’arrête pas là. Quand il
écrit son évangile, à la fin de sa vie,
illuminé par l’Esprit Saint, il a
longuement médité sur les miracles
et l’enseignement de Jésus. Il a
approfondi la signification de ce
premier signe et met en relief son
sens le plus profond. C’est ce
qu’affirme le Magistère pontifical
récent, au vu des conclusions
auxquelles sont parvenus les
spécialistes de l’Écriture Sainte des
dernières décennies

La précision chronologique avec
laquelle l’évangéliste situe
l’évènement a une signification
profonde. Selon le livre de l’Exode,
Dieu s’est manifesté à Israël pour
conclure l’alliance trois jours après



son arrivée au mont Sinaï.
Maintenant, le troisième jour depuis
son retour en Galilée en compagnie
de ses premiers disciples, Jésus va
manifester sa gloire pour la première
fois. D’autre part, la pleine
glorification de sa Sainte Humanité a
eu lieu le troisième jour après sa
mort, par sa résurrection.

Au-delà du fait historique des noces,
Jean met en relief que la présence de
Marie au début et à la fin de la vie
publique de Jésus obéit à un dessein
divin. Le nom que lui donne le
Seigneur en s’adressant à Elle à Cana
- en l’appelant femme au lieu de mère
– semble manifester son intention de
former une famille fondée non sur
les liens du sang mais sur la foi. Il
vient spontanément à la mémoire
que Dieu s’est adressé de la même
façon à Ève au Paradis, quand il lui a
promis que le Rédempteur serait issu
de sa descendance (cf. Gn 3, 15). 



C’est donc à Cana que Marie réalise
que sa mission maternelle ne
s’achève pas sur le plan naturel :
Dieu compte sur Elle pour être la
Mère spirituelle des disciples de son
Fils ; chez ceux-ci, dès cet instant,
grâce à son intervention auprès de
Jésus, commence à naître la foi dans
le Messie promis. Saint Jean lui-
même l’affirme à la fin de son récit : 
Tel fut, à Cana, en Galilée, le premier
des miracles que fit Jésus. Il manifesta
sa gloire, et ses disciples crurent en lui
(Jn 2,11).

La plupart des érudits affirme que
ces noces sont un symbole de l’union
du Verbe et de l’humanité. Les
prophètes l’avaient annoncé : je
conclurai avec vous une alliance
éternelle (…). Des nations que tu ne
connaissais pas accourront vers toi
(Is 55, 3-5). Et les Pères de l’Église
avaient expliqué que l’eau des jarres
de pierre, préparées pour les rites de
purification des Juifs (Jn 2, 6),



représentait la Loi ancienne, que
Jésus va porter à sa perfection grâce
à la Loi nouvelle de l’Esprit imprimée
dans les cœurs.

La nouvelle alliance promise dans
l’Ancien Testament pour les temps
messianiques était annoncée par
l’image d’un banquet de noces ;
toutes sortes de biens y seraient en
abondance, en particulier le vin. Il
est significatif que dans le récit de
Saint Jean le vin joue un grand rôle :
il est mentionné cinq fois, et il est dit
que celui que Jésus a fait apparaître
par son pouvoir était meilleur que
celui qui commençait à manquer (cf.
Jn 2, 10). Et le volume d’eau changée
en vin est tout aussi remarquable :
plus de 500 litres. Cette
surabondance est typique des temps
messianiques.

Femme, qu’y a-t-il entre toi et moi ?
Mon heure n’est pas encore venue (Jn
2, 4). quel que soit le sens exact de



ces paroles ( d’ailleurs nuancées par
le ton de la voix, l’expression du
visage, etc.), il est clair que la Vierge
ne perd pas confiance en son Fils :
elle s’en remet à Lui et adresse aux
serviteurs une exhortation - faites ce
qu’il vous dira – qui constitue les
dernières paroles de Marie rapportée
dans l’évangile.

Dans cette courte phrase résonne
l’écho de ce que le peuple d’Israël a
répondu à Moïse quand, de la part de
Dieu, celui-ci lui demandait son
accord pour l’alliance du Sinaï : nous
ferons tout ce que le Seigneur nous a
dit (Ex 19, 8). Ces hommes et ces
femmes ont été plusieurs fois
infidèles, les serviteurs de Cana, au
contraire, obéirent totalement et
promptement. Jésus leur dit :-
remplissez les jarres d’eau. Et ils les
remplirent à ras-bord. Alors il leur
dit : - puisez maintenant et portez-en
au maître du repas. C’est ce qu’ils
firent (Jn 2, 7-8).



Marie a placé sa confiance dans le
Seigneur, elle anticipe le moment de
sa manifestation messianique. Elle
précède les disciples dans la foi, eux
qui croiront en Jésus après la
réalisation du prodige. De cette
façon, la Vierge collabore avec son
Fils lors des premiers instants de la
formation de la nouvelle famille de
Jésus. C’est ce que semble suggérer
l’évangéliste, qui conclut son récit
avec ces paroles : après cela il
descendit à Capharnaüm avec sa
mère, ses frères et ses disciples ; et ils
y restèrent quelques jours (Jn 2, 12).
Tout est maintenant prêt pour que le
Seigneur, par l’annonce de la Bonne
Nouvelle, par ses paroles et ses actes,
institue le nouveau Peuple de Dieu,
qui est l’Église.

LA VOIX DU MAGISTÈRE

« A première vue, le miracle de Cana
semble assez différent des autres
signes utilisés par Jésus. Que peut



bien signifier le fait que Jésus
fournisse une grande quantité de vin
– environ 520 litres – pour une fête
privée ? Nous devons donc analyser
l’évènement plus en détail, pour
comprendre qu’en aucune façon il ne
s’agit d’un luxe privé, mais d’un fait
d’une bien plus grande portée. Tout
d’abord la datation a son
importance : « Trois jours après il y
avait une noce à Cana, en Galilée
» (Jn 2, 1). A quelle date antérieure se
réfère l’allusion au troisième jour ?
Ce n’est pas très clair ; mais il est
évident, précisément à cause de cela,
que l’évangéliste accorde une grande
importance à cette indication
temporelle symbolique qu’il nous
offre comme clé pour comprendre
l’épisode.

»Dans l’Ancien Testament, le
troisième jour fait référence au jour
de la théophanie, comme par
exemple dans le récit central de la
rencontre entre Dieu et Israël au



Sinaï : « A l’aube du troisième jour, il
y eut du tonnerre et des éclairs...Le
Seigneur était descendu sur la
montagne ( au milieu du feu »(Ex 19,
16-18). En même temps, on peut
percevoir ici une référence anticipée
à la théophanie finale et décisive de
l’histoire : la résurrection du Christ le
troisième jour, dans laquelle les
rencontres antérieures avec Dieu
s’effacent devant l’irruption
définitive de Dieu sur la terre ;
résurrection dans laquelle la terre se
déchire une fois pour toutes,
absorbée dans la vie même de Dieu.
On trouve ici une allusion au fait
qu’il s’agit d’une première
manifestation de Dieu qui est en
continuité avec les évènements de
l’Ancien Testament, lesquels portent
en eux une promesse et tendent vers
son accomplissement …).

» Un autre élément fondamental du
récit est relié à cette datation. Jésus
dit à Marie , sa Mère, que son « heure



» n’est pas encore venue. Ce qui
signifie en premier lieu qu’il n’agit
pas et ne décide pas de sa propre
initiative, mais selon la volonté du
Père, toujours à partir du dessein du
Père. De façon plus précise, l’« heure
» fait référence à sa glorification,
dans laquelle croix et résurrection ,
tout comme sa présence universelle à
travers la parole et le sacrement,
sont vues comme un tout unique.
L’heure de Jésus, l’heure de sa «
gloire », commence au moment de la
croix, avec sa localisation historique
exacte : quand les agneaux de la
Pâque sont sacrifiés, Jésus verse son
sang comme l’agneau véritable. Son
heure procède de Dieu, mais elle est
fixée avec une extrême précision
dans le contexte de l’histoire, en
union avec une date liturgique, et
précisément à cause de cela, c’est le
commencement de la nouvelle
liturgie en « esprit et vérité ». Quand
à cet instant Jésus parle à Marie de
son heure, il établit une relation



précise entre ce moment et le
mystère de la croix conçu comme sa
glorification. Cette heure n’était pas
encore arrivée, il fallait le préciser
avant tout. Et, cependant, Jésus a le
pouvoir d’anticiper mystérieusement
cette « heure » par des signes. Donc
le miracle de Cana se caractérise
comme une anticipation de l’heure et
il lui est intimement lié.

»Comment pourrions-nous oublier
que ce mystère émouvant de
l’anticipation de l’heure se produit
encore ? De même que Jésus, à la
prière de sa mère, devance
symboliquement son heure et, en
même temps, s’en remet à elle, la
même chose se reproduit toujours
dans l’Eucharistie : devant la prière
de l’Église, le Seigneur devance en
elle sa seconde venue, il vient déjà, il
célèbre ses noces avec nous dès
maintenant, il nous fait sortir de
notre temps en nous envoyant vers
cette « heure ».



»De cette façon, nous commençons à
comprendre ce qui s’est passé à
Cana. Le signe de Dieu, c’est la
surabondance. Nous le voyons dans
la multiplication des pains, nous le
voyons encore et toujours, mais
surtout au centre de l’histoire du
salut : dans le fait qu’il se donne en
abondance pour la misérable
créature qu’est l’homme. Cet excès
est sa « gloire ». La surabondance de
Cana est donc le signe que la fête de
Dieu avec l’humanité a commencé, le
don de sa personne pour les
hommes. Le cadre de l’épisode – la
noce- devient ainsi l’image qui, au-
delà d’elle-même, donne l’heure
messianique : l’heure des noces de
Dieu avec son peuple a commencé
avec la venue de Jésus. La promesse
eschatologique fait irruption dans le
présent ».

Joseph Ratzinger- Benoît XVI- (XXIe
siècle), Jésus de Nazareth, vol.I



*****

« L’évangéliste, en soulignant
l’initiative de Marie lors du premier
miracle, et en rappelant sa présence
au Calvaire, au pied de la Croix, aide
à comprendre que la coopération de
Marie s’étend à toute l’œuvre du
Christ. La demande de la Vierge se
situe à l’intérieur du dessein divin du
salut.

»Dans le premier miracle accompli
par Jésus les Pères de l’Église ont
perçu une forte dimension
symbolique, en découvrant, dans la
transformation de l’eau en vin,
l’annonce du passage de l’ancienne
alliance à la nouvelle. A Cana, c’est
justement l’eau des jarres, destinée
aux rites de purification des juifs et à
l’accomplissement des prescriptions
légales (cf. Mc 7 ,1-15), qui devient le
vin nouveau du banquet nuptial,
symbole de l’union définitive entre
Dieu et l’humanité.



»Le contexte d’un banquet de noces,
choisi par Jésus pour son premier
miracle fait référence à la
symbolique du mariage, fréquente
dans l’Ancien Testament pour
signifier l’alliance entre Dieu et son
peuple (cf. Os 2, 21 ; Jr 2, 1- ; Sal 44,
etc) et dans le Nouveau Testament,
pour signifier l’union du Christ et de
l’Église (cf. Jn 3, 28-30 ; Ef 5, 25-32 ; Ap
21, 1-2 ; etc.).

»La présence de Jésus à Cana montre
aussi le projet salvifique de Dieu en
ce qui concerne le mariage . Dans
cette perspective le manque de vin
peut être interprété comme une
allusion au manque d’amour,
menace lamentable qui plane
souvent sur l’union conjugale. Marie
demande à Jésus d’intervenir en
faveur de tous les époux, que seul un
amour fondé sur Dieu peut libérer
des dangers de l’infidélité, de
l’incompréhension et des divisions.
La grâce du sacrement offre aux



époux cette force supérieure
d’amour, qui peut renforcer leur
engagement de fidélité même dans
des circonstances difficiles.

»D’après l’interprétation des auteurs
chrétiens, le miracle de Cana
renferme de plus une profonde
signification eucharistique. En le
réalisant quelques jours avant la
Pâque juive, (cf. Jn 2, 13), Jésus
montre, comme dans la
multiplication des pains (Cf. Jn 6, 4),
son intention de préparer le vrai
banquet pascal, l’Eucharistie. Aux
noces de Cana, ce désir est
probablement souligné encore plus
par la présence du vin, allusion au
sang de la nouvelle alliance, et par le
contexte d’un banquet.

»C’est ainsi que Marie,après avoir été
à l’origine de la présence de Jésus à
la fête, obtient le miracle du vin
nouveau, qui préfigure l’Eucharistie,



signe suprême de la présence de son
Fils ressuscité parmi ses disciples ».

Jean-Paul II (XXe siècle), Discours lors
de l’audience générale, 5-III-1997.

LA VOIX DES PÈRES DE L’ÉGLISE
ET DES AUTEURS ANCIENS

« Le Christ commence à réaliser des
miracles au moment opportun,
même si c’est une circonstance
fortuite qui lui en donne l’occasion.
On célébrait des noces honnêtes et
dignes, en présence de la Mère de
Jésus. Lui aussi invité , le Seigneur y
assiste avec ses disciples, non pas
tant pour prendre part au banquet,
que parce qu’il désire réaliser un
miracle et insuffler ainsi – à la source
même de la procréation humaine -un
courant sanctificateur de grâce pour
élever le niveau ordinaire de la
nature.

» En effet le Seigneur, venu rénover
la nature même de l’homme, en



l’amenant totalement à une
condition supérieure, se devait
d’accorder sa bénédiction à ceux qui
étaient déjà nés, mais il devait aussi
préparer la grâce pour ceux qui
n’étaient pas encore nés, sanctifiant
ainsi leur naissance. Par sa présence,
il a honoré les noces, Lui qui est la
joie et l’allégresse de tous, effaçant
ainsi la tristesse que, depuis toujours,
on associait à l’accouchement. Si
quelqu’un est en Christ, c’est une
créature nouvelle. Les choses
anciennes sont passées - dit Saint
Paul-, un monde nouveau est arrivé ( 2
Cor 5, 17).

»Ainsi donc, Jésus était présent à la
noce avec ses disciples. Ces derniers,
qui se sentaient attirés par le charme
des choses merveilleuses, devaient
être présents alors qu’Il faisait des
miracles, ils pourraient ainsi
recueillir – comme aliment de la foi-
ce qu’Il allait accomplir. »



Saint Cyrille d’Alexandrie (Ve siècle). 
Commentaire de l’Évangile de Saint
Jean, livre 2.

*****

« Le miracle par lequel Notre
Seigneur a changé l’eau en vin n’est
pas une merveille aux yeux de ceux
qui savent que ce fut l’œuvre de
Dieu. En effet, celui qui pendant la
noce a changé en vin l’eau dont il
avait fait remplir les six amphores
est celui qui tous les ans fait la même
chose dans les vignes. Ce que les
serviteurs ont versé dans les jarres a
été changé en vin par l’œuvre de
Dieu, de même que ce qui tombe du
ciel se change en vin, toujours par
l’œuvre de Dieu. Si cela ne nous
émerveille pas, c’est parce que cela
se produit tous les ans, ce qui est
fréquent cesse d’être admirable.

»Pourtant ceci mériterait davantage
de considération que ce qui se
produit dans les amphores pleines



d’eau. Quand on considère les
œuvres du Seigneur, par lesquelles il
régit et gouverne le monde entier,
comment ne pas ne pas être sidéré,
comment ne pas être anéanti devant
tant de prodiges ? N’importe quelle
graine minuscule est si puissante que
quiconque examine avec soin ce
problème en frissonne presque de
peur. Mais comme les hommes,
occupés à d’autres choses, ont cessé
de prêter attention aux œuvres de
Dieu, pour lesquelles ils devraient
glorifier sans cesse le Créateur, Dieu
a choisi de faire des prodiges
exceptionnels pour inciter les
hommes, qui sont comme assoupis, à
l’adorer à travers ces merveilles ».

Saint Augustin (Ive-Ve siècle). 
Commentaire de l’Évangile de Saint
Jean, 8, 1.

*****

« Trois jours plus tard il y eut des
noces à Cana en Galilée (Jn 2, 1). Que



signifie ce mariage, sinon les désirs
et les joies du salut humain ? La
symbolique du nombre trois en effet
célèbre le mystère du salut : soit par
l’affirmation de la Très Sainte
Trinité, soit par la foi en la
Résurrection, qui a eu lieu trois jours
après la mort de notre Seigneur (…).

» Tel l’époux qui sort de la chambre
nuptiale (cf.Ps 18, 6), le Christ est
descendu sur terre pour s’unir à
l’Église par son incarnation. A cette
Église , constituée à partir de païens,
il a donné des gages et des
promesses.Comme garantie, il lui a
donné la rédemption, comme
promesse, la vie éternelle. Tout ceci
était un miracle pour qui le voyait, et
un mystère pour qui le comprenait.
En effet, si nous réfléchissons bien,
nous comprendrons qu’on trouve
dans l’eau une certaine image du
baptême et de la résurrection. Quand
une chose procède d’une autre grâce
à un processus interne, ou quand un



être inférieur est élevé moyennant
une conversion secrète à un état
supérieur, nous nous trouvons face à
une seconde naissance. Les eaux sont
brusquement transformées, et elles-
mêmes plus tard transformeront les
hommes. Et donc, en Galilée, par
l’action du Christ, l’eau se change en
vin. : la loi disparaît, la grâce lui
succède ; l’ombre s’enfuit, à sa place
apparaît la réalité ; les choses
matérielles se comparent aux
spirituelles ; la vieille observance
cède la place au Nouveau Testament.

»Le bienheureux Apôtre l’affirme : 
les choses anciennes sont passées, un
monde nouveau est arrivé (2 Cor 5,
17). De même que l’eau contenue
dans les outres ne perd rien de ce
qu’elle était et commence à être ce
qu’elle n’était pas, de même la Loi n’a
pas été diminuée par la venue du
Christ mais perfectionnée, parce
qu’elle a reçu du Christ sa perfection.
Quand le vin vient à manquer, on



sert un autre vin ; le vin de l’Ancien
Testament est bon, mais celui du
Nouveau Testament est meilleur.
L’Ancienne Alliance, à laquelle se
soumettent les juifs, s’épuise dans la
lettre ; la Nouvelle, à laquelle nous
obéissons, nous rend la saveur de la
grâce. Le « bon » vin, c’est le
commandement de la Loi, qui dit : Tu
aimeras ton prochain et tu haïras ton
ennemi (Mt 5, 44) ; le vin de
l’Évangile, qui est meilleur, dit: Et
moi, je vous dis : aimez vos ennemis et
faites du bien à ceux qui vous
persécutent (cf, Mt 5,44).

Fausto de Riez (Ve siècle). 5e sermon
sur l’Épiphanie.

LA VOIX DES SAINTS

« Le Christ, en réponse à sa Mère qui
lui disait : Accorde-moi cette grâce, a
dit bien vite : Femme, qu’y a-t-il entre
toi et moi ? Mon heure n’est pas
encore venue (Jn 2, 4). Certains ont
voulu apercevoir dans ces paroles un



sens qui en justifierait l’impiété. Ce
sont ceux qui soutiennent la
soumission du Christ aux lois
naturelles, ou qui considèrent qu’il
est, lui aussi, dépendant des heures.
Mais c’est parce qu’ils ne
comprennent pas le sens du mot. La
bouche des impies, qui méditent le
mal, est contrainte de se taire par le
miracle immédiat réalisé par Celui
qui a tout accompli avec sagesse.

»Mon enfant, dit la Mère de Jésus, la
toute Pure, réponds maintenant. Toi,
qui imposes aux heures le frein de la
mesure, comment peux-tu attendre
ton heure ? Mon Enfant et mon
Seigneur ? Comment peux-tu
attendre le temps, si tu as établi toi-
même les intervalles du temps, oh
Créateur du monde visible et
invisible, Toi qui de jour et de nuit
diriges en toute souveraineté et à ta
discrétion les évolutions
immuables ? C’est Toi qui as fixé la
course des années dans leurs cycles



parfaitement réglés : comment peux-
tu attendre le temps propice pour le
prodige que je te demande, Toi qui as
tout accompli avec sagesse ? »

»Bien avant que tu ne l’aies
remarqué, Vierge Vénérée, je savais
déjà, Moi, que le vin manquait »,
répondit alors l’Ineffable, le
Miséricordieux, à sa Mère très
vénérée. Je connais toutes les
pensées qui habitent ton cœur. Tu as
réfléchi et tu as pensé : la nécessité
va pousser mon Fils à faire un
miracle mais avec l’excuse des
heures, il le retarde. Oh Mère très
pure, apprends maintenant la raison
de ce retard , et quand tu l’auras
compris, je t’accorderai cette grâce,
Moi qui ai tout accompli avec sagesse
».

Saint Romain le Mélode ( VIe siècle).
Hymne pour les noces de Cana.

*****



« Les textes des Saintes Écritures qui
nous parlent de Notre Dame
montrent précisément comment la
mère de Jésus accompagne son Fils
pas à pas, en s’associant à sa mission
rédemptrice, en se réjouissant et en
souffrant avec Lui, en aimant ceux
que Jésus aime, en s’occupant avec
une sollicitude maternelle de tous
ceux qui l’entourent.

»Pensons, par exemple, au récit des
noces de Cana. Parmi tous les invités
de l’une de ces noces campagnardes
bruyantes auxquelles assistent des
gens de plusieurs villages, Marie se
rend compte que le vin manque (cf.Jn
2, 3). Elle le remarque, elle seule,
immédiatement. Comme les scènes
de la vie du Christ nous sont
familières ! C’est que la grandeur de
Dieu cohabite avec la vie ordinaire,
la vie courante. Il est caractéristique
d’une femme, d’une maîtresse de
maison attentive, de remarquer une
négligence, et tous ces petits détails



qui rendent agréable l’existence
humaine : c’est ce qu’a fait Marie.

»Remarquez aussi que c’est Jean qui
raconte la scène de Cana : c’est le
seul évangéliste qui a recueilli ce
trait de sollicitude maternelle. Saint
Jean veut nous rappeler que Marie a
été présente au début de la vie
publique du Seigneur. Cela nous
montre qu’il a su approfondir
l’importance de la présence de Notre
Dame. Jésus savait à qui il confiait sa
Mère : à un disciple qui l’avait aimée,
qui avait appris à l’aimer comme sa
propre mère, et qui pouvait la
comprendre. »

Saint Josémaria (XXe siècle). C’est le
Christ qui passe, n.141.

*****

LA VOIX DES POÈTES

Ève fut cruelle pour nous, mais
Marie était humaine ;



Ève toute donnée au mal, Marie
comblée de bien.

Qu’importent les maux, si elle les
guérit ?

Qu’importent les dégâts, si elle les
tempère ?

Ève, mangez, mangez la pomme ;

Adam, ouvrez le verre à la bonne
heure ;

répandez les maladies sans pleurer,

puisse le sol avoir un remède.

Contre un mauvais tyran point de
remède

sinon par l’action de Marie.

Elle est la défense de la lignée
humaine,

celle qui l’éloigne du fléau.

Elle est la gorge et le cou souverain



par où le Christ, notre Tête, envoie

aux membres mystiques la
réparation, 

oh fidèle Pandore pour notre
protection !

Antonio Escobar y Mendoza ( XVIIe
siècle). Marie nouvelle Jérusalem.

Aujourd’hui il convenait à Jésus de
donner libre cours à sa miséricorde

par les prières de Marie et en
consolation de tous les vivants.

Afin que, sa miséricorde et sa
compassion révélées à tous, celui qui
compte sur son aide et sa faveur,
croit qu’elles ne lui seront jamais
refusées.

Et cela arrivera s’il obéit avec les
serviteurs à la Vierge pure

qui a dit : faites ce que vous dira mon
fils plein de douceur, 



car toute âme se réjouira si elle
entend sa voix

venue dans la patrie de la grande
douceur.

Arcangel de Alarcon (XVIe siècle).
Jardin de plantes divines.

J.A. Loarte

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-
xiv-les-noces-de-cana/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-xiv-les-noces-de-cana/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-xiv-les-noces-de-cana/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-xiv-les-noces-de-cana/

	Vie de Marie (XIV) : Les noces de Cana

