
opusdei.org

Vie de Marie (VI): La
Visitation

Texte et commentaires sur ce
passage de la vie de la Vierge
Marie, dans lequel - après
l’annonce de l’Archange
Gabriel- elle se rend avec
empressement chez sa cousine
Élisabeth.

29/05/2025

Élisabeth, qu’on appelait la stérile, va
être mère. Marie l’a appris de
Gabriel, l’envoyé de Dieu. Et, peu
après,elle se mit en route et se rendit
en hâte dans la montagne, dans une



ville de Judée (Lc 1, 39). Elle n’est pas
poussée par la curiosité, elle ne se
met pas non plus en chemin pour
vérifier par elle-même ce que l’ange
lui a dit. Marie, humble, remplie de
charité, d’une charité qui l’incite à se
préoccuper davantage de sa cousine
âgée que d’elle-même, se rend chez
Élisabeth parce qu’elle a entrevu,
dans le message du ciel, une relation
secrète entre le fils de celle-ci et le
Fils qu’elle même porte dans ses
entrailles.

Le chemin depuis Nazareth jusqu’à
Ain Karim - la petite ville située dans
les montagnes de Judée, que la
tradition identifie avec le lieu de
résidence de Zacharie et d’Élisabeth-
est long. Il couvre une distance de
près de cent quarante kilomètres.
C’est probablement Joseph qui a
organisé le voyage. Il a du chercher
une caravane dans laquelle la Vierge
pourrait voyager en toute sécurité, et
peut-être même l’a-t-il accompagnée



au moins jusqu’à Jérusalem; et même
selon certains commentateurs,
jusqu’à Ain Karim, distante d’un peu
moins de sept kilomètres de la
capitale, pour regagner ensuite
immédiatement Nazareth, lieu de
son travail.

Marie entra dans la maison de
Zacharie et salua Élisabeth (Lc 1, 40).
Certaines traditions locales affirment
que la rencontre entre les deux
cousines a eu lieu, non pas dans la
ville même, mais dans une maison
dans la campagne où Élisabeth-
comme le dit le texte sacré-se cacha
pendant cinq mois (cfr. Lc 1, 24),
pour être loin des regards indiscrets
de ses proches et de ses voisins, et
pour élever son âme vers Dieu par
reconnaissance envers Lui qui lui
avait accordé un si grand bienfait.

On salue la personne que son voyage
a fatiguée, mais ici c’est Marie qui
salue Élisabeth. Elle la serre dans ses



bras, la félicite, lui promet d’être à
ses côtés. Avec Elle, c’est la grâce du
Seigneur qui entre dans cette
maison, car Dieu a fait d’Elle sa
médiatrice. Son arrivée a causé une
révolution spirituelle. Lorsque 
Élisabeth entendit la salutation de
Marie - raconte Saint Luc- l’enfant
tressaillit dans son sein, et Élisabeth
fut remplie de l’Esprit Saint (Lc 1, 41).

Marie a apporté trois bienfaits (cfr. 
Lc 1, 42- 45). En premier lieu, elle a
rempli de gloire cette maison: D’où
m’est-il donné que la mère de mon
Seigneur vienne jusqu’à moi? Si la
visite d’un personnage terrestre
honore grandement la personne qui
le reçoit, que dire de l’honneur reçu
en accueillant le Fils unique du Père,
fait homme dans le sein de Notre
Dame? Immédiatement, le Baptiste,
sans attendre sa naissance, a
tressailli et exulté de joie. Et
Élisabeth, illuminée par l’Esprit de
Dieu, s’est écriée dans une



acclamation prophétique: dès que tes
paroles de salutation sont parvenues
à mes oreilles, l’enfant a tressailli de
joie dans mon sein; et bienheureuse
es-tu, toi qui as cru, car les paroles qui
te furent dites de la part du Seigneur
verront leur accomplissement.

La Vierge venait pour servir, et voilà
qu’on chante sa louange, qu’on la
bénit, qu’on la proclame Mère du
Messie, Mère de Dieu. Marie sait qu’il
en est effectivement ainsi, mais elle
attribue tout au Seigneur: car il a
posé les yeux sur son humble
servante : c’est pourquoi désormais
tous les âges me diront bienheureuse.
Parce que le Tout puissant, Saint est
son nom, a fait en moi de grandes
choses( Lc 1, 48-49).

Dans le Magnificat, cantique
composé par la Vierge-sous
l’inspiration de l’Esprit Saint- avec
des expressions de l’Ancien
Testament, on trouve le portrait de



l’âme de Marie. C’est un chant à la
miséricorde de Dieu, grand et tout
puissant, et en même temps une
manifestation de l’humilité de Notre
Dame. Sans que j’aie rien fait moi-
même, dit-elle, le Seigneur a voulu
que s’accomplît en moi ce qu’il avait
annoncé à nos pères, en faveur
d’Abraham et de sa race à jamais,
pour toujours. Mon âme exalte le
Seigneur, non que mon âme soit
grande, mais parce que le Seigneur
l’a rendue grande.

Humble Marie, esclave de Dieu et
servante des hommes.Elle reste trois
mois chez Élisabeth, jusqu’à la
naissance de Jean. Et, par sa
présence, elle remplira également de
grâces Zacharie pour qu’il chante au
Seigneur un hymne de louange et de
repentance, avec toute la force de la
parole retrouvée: Béni soit le
Seigneur, le Dieu d’Israël, car il a
visité son peuple et l’a racheté! (Lc 1,
68).



LA VOIX DU MAGISTÈRE

« Dans le récit de la Visitation, Saint
Luc montre comment la grâce de
l’Incarnation, après avoir inondé
Marie, apporte le salut et la joie à la
maison d’Élisabeth. Le Sauveur des
hommes, caché dans le sein de sa
Mère, répand l’Esprit Saint, en se
manifestant dès le début de sa venue
au monde ».

« L’évangéliste, en décrivant le
départ de Marie pour la Judée, utilise
le verbe anistemi, qui signifie se
lever, se mettre en mouvement.
Considérant que ce verbe est utilisé
dans les évangiles pour indiquer la
résurrection de Jésus(cfr. MC 8, 31 ; 9,
9 ; Lc 24 7. 46) ou des actes matériels
qui comportent une impulsion
spirituelle, on peut supposer que Luc,
avec cette expression, veut souligner
l’élan vigoureux qui pousse Marie,
sous l’inspiration de l’Esprit Saint, à
donner au monde le Sauveur.



« Le texte évangélique rapporte de
plus que Marie «se dépêche» de
partir (Lc 1, 39). par ailleurs
l’expression «vers la région
montagneuse» (Lc 1,39), dans le
contexte de l’évangile de Luc, est
beaucoup plus qu’une simple
indication topographique, car elle
fait penser au messager de la bonne
nouvelle décrit dans le livre
d’Isaïe:«comme ils sont beaux sur la
montagne les pieds du messager qui
annonce la paix, qui apporte de
bonnes nouvelles, qui annonce le
salut, qui dit à Sion:désormais ton
Dieu règne!» (Is 52, 7).

« Tout comme le dit Saint Paul, qui
reconnaît l’accomplissement de ce
texte prophétique dans la prédiction
de l’Évangile ( Rm 10, 15), de même
Saint Luc semble nous inviter à voir
en Marie la première évangéliste, qui
répand la bonne nouvelle,
commençant les voyages
missionnaires du divin Fis.



« La direction du voyage de la très
Sainte Vierge est particulièrement
significative: ce sera de la Galilée à la
Judée, comme le chemin
missionnaire de Jésus ( cfr. Lc 9, 51).
En effet, avec sa visite à Élisabeth,
Marie réalise le prélude à la mission
de Jésus et, en collaborant dès le
début de sa maternité à l’œuvre
rédemptrice de son Fils, elle devient
le modèle de ceux qui dans l’Église se
mettent en marche pour apporter la
lumière et la joie du Christ aux
hommes de tous lieux et de tous les
temps.

Jean Paul II ( XXe siècle). Discours
lors de l’audience générale, 2-X-1996.

*****

« Le Magnificat est un chant qui
révèle judicieusement la spiritualité
des anavenin bibliques, c’est-à-dire
des fidèles qui se reconnaissaient 
pauvres non seulement parce qu’ils
se sentaient bien loin de toute forme



d’ idolâtrie de la richesse ou du
pouvoir, mais aussi en raison de la
profonde humilité de leur cœur,
rejetant la tentation de l’orgueil,
ouvert à l’irruption de la grâce divine
salvatrice (…).

» Le premier mouvement du
cantique marial (cfr. Lc 1, 46-50) est
une sorte de voix soliste qui s’élève
vers le ciel pour atteindre le
Seigneur. Nous écoutons précisément
la voix de la Vierge qui parle ainsi de
son Sauveur, qui a fait de grandes
choses dans son âme et dans son
corps. Il faut en effet remarquer que
le cantique est composé à la
première personne:«Mon âme...Mon
esprit...Mon Sauveur...Me diront
bienheureuse...fit pour Moi des
merveilles...». L’âme de la prière est
donc la célébration de la grâce divine
qui a fait irruption dans le cœur et
dans l’existence de Marie faisant
d’elle la Mère du Seigneur.



» La structure intime de son chant de
prière est donc la louange, l’action de
grâce, la joie, fruit de sa gratitude.
Mais ce témoignage personnel n’est
ni solitaire ni intimiste, purement
individualiste, car la Vierge Marie est
consciente d’avoir une mission à
accomplir en faveur de l’humanité et
elle sait que son histoire personnelle
s’inscrit dans l’histoire du salut. C’est
ainsi qu’elle peut dire: « Son amour
s’étend d’âge en âge sur ceux qui lui
sont fidèles » (v.50). Par cette louange
du Seigneur, la Vierge se fait le porte-
parole de toutes les créatures
rachetées, qui, dans son Fiat et dans
la figure de Jésus son Fils, trouvent la
miséricorde de Dieu.

» C’est là que se développe le
deuxième mouvement poétique et
spirituel du Magnificat (cfr. vv.
51-55). Il fait plus penser à un chœur,
comme si à la voix de Marie se
joignait celle de la communauté des
fidèles qui célèbrent les choix



surprenants de Dieu. Dans la version
originale grecque l’évangile de Saint
Luc comporte sept verbes en aoriste,
qui indiquent autant d’actions que le
Seigneur accomplit de manière
permanente dans l’histoire: «Il fait
des merveilles…; il disperse les
superbes il renverse les puissants de
leur trône…; il élève les humbles…; il
comble de biens les affamés…; il
renvoie les riches les mains vides…; il
relève Israël».

« Ces sept œuvres divines mettent en
évidence le «style» qui inspire le
comportement du Seigneur de
l’histoire: il se range du côté des
derniers. Son projet est souvent
caché par le terrain opaque des
vicissitudes humaines, dans
lesquelles triomphent «les superbes,
les puissants et les riches». Malgré
tout, il est prévu que sa force secrète
se révèle à la fin pour mettre en
évidence les préférés de Dieu: «ceux
qui le craignent», fidèles à sa parole,



«les humbles, ceux qui ont faim,
Israël son serviteur», c’est-à-dire la
communauté du peuple de Dieu qui,
comme Marie, est formée de ceux qui
sont «pauvres», purs et simples de
cœur. Il s’agit du «petit troupeau»,
invité à ne pas avoir peur, parce qu’il
a plu au Père de lui donner son
royaume (cfr. Lc 12, 32). Et ainsi ce
cantique nous invite à nous unir à ce
petit troupeau, à être réellement des
membres du peuple de Dieu purs et
simples de cœur, dans l’amour de
Dieu.

« Accueillons maintenant l’invitation
que nous adresse Saint Ambroise,
dans son commentaire du texte du 
Magnificat. Ce grand docteur de
l’Église dit: «Chacun doit avoir l’âme
de Marie pour proclamer la grandeur
du Seigneur , chacun doit avoir
l’esprit de Marie pour se réjouir en
Dieu. Bien que, selon la chair, il n’y
ait qu’une seule mère du Christ,
selon la foi toutes les âmes



engendrent le Christ, puisque
chacune accueille en son sein le
Verbe de Dieu»… L’âme de Marie
proclame la grandeur du Seigneur, et
son esprit se réjouit en Dieu car,
consacrée en âme et en esprit au
Père et au Fils, elle adore avec une
pieuse affection un seul Dieu, de qui
tout procède, et un seul Seigneur en
vertu duquel existent toutes
choses» (Commentaire de l’évangile
selon Saint Luc, 2, 26-27).

« Dans ce remarquable commentaire
de Saint Ambroise sur le Magnificat,
je suis toujours particulièrement
impressionné par ces paroles
surprenantes: «bien que, selon la
chair, il n’y ait qu’une seule mère du
Christ, selon la foi, toutes les âmes
engendrent le Christ, car chacune
accueille en elle-même le Verbe de
Dieu». De cette façon, le saint
docteur, par son interprétation des
paroles même de la Vierge Marie,
nous invite à faire en sorte que le



Seigneur trouve une demeure dans
notre âme et dans notre vie. Non
seulement nous devons le porter
dans notre cœur, mais nous devons
aussi l’apporter au monde afin que
nous puissions nous aussi engendrer
le Christ pour notre temps.
Demandons au Seigneur de nous
aider à le louer avec l’esprit et l’âme
de Marie, et d’apporter de nouveau le
Christ à notre monde.

Benoît XVI (XXI ème siècle). Discours
de l’audience générale, 15-II-2006.

*****

LA VOIX DES PÈRES DE L’ÉGLISE

« Il faut remarquer que le supérieur
est allé vers l’inférieur pour lui venir
en aide: Marie vers Élisabeth, le
Christ vers Jean. Et dès l’arrivée de
Marie, les bienfaits de la présence
divine se manifestent. Rendez-vous
compte de quelle façon tellement
différente pour chacun d’entre eux.



Élisabeth entend d’abord la voix,
mais ce que Jean ressent en premier,
c’est la grâce. Elle, elle a perçu
quelque chose de naturel, lui s’est
réjoui du mystère surnaturel. Elle a
réalisé la venue de Marie, et lui celle
du Seigneur. Et quand son fils fut
rempli de l’Esprit Saint, alors la mère
en fut comblée elle aussi(…). « D’où
m’est-il donné que la mère de mon
Seigneur vienne à moi? (Lc 1, 43). Elle
ne parle pas comme une ignorante,
elle reconnaît que c’est l’effet de la
grâce divine et non du mérite
humain. C’est-à-dire: pourquoi ai-je
ce bonheur que la Mère de mon
Seigneur vienne me rendre visite ? Je
reconnais que je n’ai rien qui l’exige.
Au nom de quelle justice, de quelles
actions, de quels mérites? Je pressens
le miracle, je reconnais le mystère :
la Mère du Seigneur est enceinte du
Verbe, toute comblée de Dieu (…).

« Marie resta avec Élisabeth environ
trois mois puis elle s’en retourna chez



elle» (Lc 1 , 56). On comprend bien
que Marie d’une part a rendu service
et que d’autre part elle l’a fait
pendant un nombre symbolique de
mois. Elle n’est pas restée là si
longtemps simplement en raison de
liens familiaux, mais aussi pour le
bien du prophète. En effet, si son
arrivée a produit un tel effet que, au
salut de Marie, l’enfant a tressailli
d’allégresse dans le sein maternel et
que sa mère (Élisabeth) fut remplie
de l’Esprit Saint, quelle valeur
accorderons-nous aux effets de la
présence de Marie pendant un temps
si long ? ».

Saint Ambroise de Milan ( IV ème
siècle). Commentaire de l’Évangile
selon Saint Luc2, 22-23-25-29.

« Le salut de Marie a montré son
efficacité dès qu’il a rempli Élisabeth
de l’Esprit Saint. Par sa langue, selon
la prophétie, elle fit jaillir pour sa
cousine un fleuve de dons divins,



comme d’une source. En effet,
lorsqu’elle arrive, elle la remplit de
grâce, tout est comblé de joie.

«Élisabeth fut remplie de l’Esprit
Saint, et s’écria d’une voix forte:
«Bénie sois-tu entre toutes les femmes
et béni est le fruit de tes entrailles.
D’où m’est-il donné que la mère de
mon Seigneur vienne jusqu’à
moi?» (Lc 1, 42-43). Tu es bénie entre
toutes les femmes! Tu es en effet
devenue pour elles un principe de
régénération. C’est toi qui nous a
permis d’entrer au Paradis et qui as
fait fuir la douleur ancienne. A partir
de toi, le genre humain cesse d’être
insulté. Les héritiers d’Eve n’ont plus
peur de la vieille malédiction, le
Christ, Rédempteur des hommes,
Sauveur de la nature, Adam spirituel,
naît de tes entrailles pour guérir les
blessures de l’homme terrestre.»



Pseudo Grégoire le thaumaturge (V
ème siècle) Homélie II sur
l‘Annonciation

*****

« Comment l’âme peut-elle exalter le
Seigneur? En effet, si Dieu ne peut ni
grandir ni diminuer, puisqu’il est
celui qui est, pourquoi Marie dit-elle
maintenant: mon âme exalte le
Seigneur?(Lc 1, 46).

« De la même manière que les
peintres portraitistes, une fois leur
modèle choisi, par exemple le visage
du roi, mettent toute leur habileté
d’artiste à reproduire ce modèle
unique, de même chacun de nous,
par la transformation de son âme à
l’image du Christ, fait de Lui un
portrait qui sera plus ou moins
parfait; tantôt peu soigné et sale,
tantôt clair et lumineux, très
semblable à l’original.



« Ainsi donc, si je fais grandir l’image
de l’image, qui est mon âme; si je
l’agrandis de mes actions, de ma
pensée et de mes paroles, alors
l’image de Dieu devient de plus en
plus claire, et le Seigneur lui-même,
dont l’âme est l’ image est plus grand
dans notre propre âme. Et comme le
Seigneur croît dans notre image, de
la même façon, si nous sommes
pécheurs, Lui diminue et décroît.

Origène (III ème siècle). Commentaire
de l’Évangile de Saint Luc 8,2.

*****

LA VOIX DES SAINTS

« Il arrive parfois que le pécheur
cherche dans une chose ce qu’il ne
pourra trouver, et que par contre le
juste le trouve: les richesses du
pécheur sont réservées pour le juste.
(Prv 13, 22). par exemple Ève n’a pas
trouvé tout ce qu’elle désirait dans le
fruit défendu quand elle le prit, la



Très sainte Vierge Marie par contre
trouva en son fruit tout ce qu’avait
désiré Ève.

«Dans son fruit, Ève a cherché trois
choses:

« Premièrement, ce que lui avait
promis le diable par tromperie, être
comme des dieux, avoir la
connaissance du bien et du mal. Et il
avait menti ; parce qu’il est menteur
et père du mensonge. Ève, en ayant
mangé du fruit, n’est pas devenue
semblable à Dieu, mais dissemblable;
avec le péché, elle s’est éloignée de
Dieu son Sauveur, et a été expulsée
du Paradis. Marie par contre a
trouvé cela dans le fruit de son
ventre, et avec elle tous les chrétiens,
puisque par le Christ nous nous
unissons à Dieu et lui devenons
semblables.

« Deuxièmement, dans son fruit, Ève a
cherché du plaisir, puisqu’il lui avait
semblé bon à manger ; mais elle n’a



pas trouvé de plaisir, par contre, elle
a immédiatement réalisé qu’elle était
nue et elle en a ressenti de la
douleur. Dans le fruit de la Vierge, au
contraire, nous trouvons douceur et
saveur.

« Troisièmement, le fruit d’Ève était
beau à voir; mais celui de Marie est
bien plus beau encore, lui que les
anges souhaitent contempler. Par
conséquent, Ève n’a pas pu trouver
dans son fruit ce qu’aucun pécheur
ne trouve dans son péché. Cherchons
donc ce à quoi nous aspirons dans le
fruit de la Vierge.

Saint Thomas d’Aquin (XIIIe siècle). 
Commentaire du Je vous salue Marie.

*****

LA VOIX DES POÈTES

D’un pas rapide

la Vierge précieuse allait



par monts et vallées, cent mille fois
plus belle que la lune, le soleil ou la
rose.

La lumière éternelle la plus claire

la poussait de l’intérieur.

Comme il serait béni, celui qui, en
chemin au même moment, ferait une
telle rencontre!

Que ne suis-je un jeune berger,

je te verrais et te demanderais:

«où vas-tu, cher trésor, dis-le-moi, je
t’en supplie visage glorieux?»

«Tu me répondrais,

ma hâte peut-elle avoir une autre
cause que de magnifier ma grossesse

par la naissance de Saint Jean?»

«et si je m‘empresse d’un pas si
rapide



c’est que je suis portée par l’amour
infini

qu’a mon Fils pour Saint Jean.

Recueil Fray Ambrosio Montesino
(XVe siècle). Recueil

J. A. Loarte

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-vi-
la-visitation/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-vi-la-visitation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-vi-la-visitation/
https://opusdei.org/fr-fr/article/vie-de-marie-vi-la-visitation/

	Vie de Marie (VI): La Visitation

